
INSTITUTO HISTORICO DOMINICANO DE SAN ESTEBAN

ARCHIVO
DOMINICANO

ANUARIO

XVI

1995

SALAMANCA





ARCHIVO DOMINICANO



ESTUDIO TEOLOGICO DE SAN ESTEBAN

INSTITUTO HISTORICO DOMINICANO

CONSEJO DE REDACCION:
Ramón Hernández Martín, Director
José Barrado Barquilla, Lázaro Sastre Varas,

Agueda Rodríguez Cruz y Carmen Manso Porto

REDACCION Y ADMINISTRACION:
Apartado 17, 37080 SALAMANCA (España) 
Teléfono (923) 21 50 00 - Fax (923) 26 54 80



INSTITUTO HISTORICO DOMINICANO DE SAN ESTEBAN

ARCHIVO
DOMINICANO

ANUARIO

XVI

1995

EDITORIAL SAN ESTEBAN 
SALAMANCA



© Editorial San Esteban, 1995
Apartado 17 - 37080 Salamanca (España) 
Tel. 923 / 21 50 00 - Fax 923 / 26 54 80

ISBN: 84-8260-14-1 
ISSN: 0211-5255 
Deposito Legal: S. 299-1986 
Printed in Spain 
Imprenta -Calatrava-
Polig. -El Montalvo-. Tel. y Fax (923) 19 02 13. Salamanca, 1995



Acta del Capítulo Provincial 
de Toledo de 1518

Ramón Hernández, O.R 
Salamanca

Introducción

De este Acta del Capítulo Provincial de la Provincia de España de la 
Orden de Predicadores, celebrado en Toledo en 1518, se conserva sólo una 
copia del siglo XVIII. Fue hecha por encargo de Hermann Cristianópulo de 
una copia antigua existente en el archivo del convento de San Pablo de 
Valladolid. Este ejemplar de Cristianópulo se conserva en el Archivo 
General de la Orden de Predicadores (AGOP), sito en el convento de Santa 
Sabina (monte Aventino) de Roma.

Es un cuadernillo cosido a otros cuadernillos de Actas de Capítulos, for­
mando todos un volumen con la signatura XIII / 2<?045 (antes XIII / 163 H). 
El texto lo forman cinco hojas, tamaño de cuartilla, escritas por ambos 
lados. Se conserva el cuadernillo en buen estado, y £s de fácil lectura.

1. Contenido del Acta

Este Acta del Capítulo de Toledo de 1518 es breve, y apenas tiene cosas 
de especial atención. Los capítulos eran de ordinario entonces muy fre­
cuentes, y sólo algunos de ellos destacan por su riqueza de contenido. 
Hacía sólo ocho meses del Capítulo anterior, celebrado en Salamanca, que 
tenemos casi preparado para la imprenta y lo daremos pronto a conocer.



6 Ramón Hernández

En éste de Toledo se hace referencia a él varias veces, confirmando algu­
nas de sus determinaciones.

Como personajes de especial resonancia señalaremos los Predicadores 
Generales y los Maestros en Sagrada Teología que figuran en el texto. 
Sabemos que había más y muy relevantes, pero el temario del Capítulo no 
dio ocasión para que se mencionaran otras figuras. Son traídos a colación 
como Predicadores Generales los Padres: Alfonso de Loaísa, Ambrosio de 
Aguilar, Juan de Salinas, Diego Bernal, Gutierre de Zafra y Domingo de 
las Cuevas. Como Maestros en Sagrada Teología son citados los Padres: 
Alfonso Bustillo, Jerónimo de Peñafiel, Nicolás de Polanco y Domingo de 
Mendoza.

Como advertimos en algún acta anterior, los novicios, que todavía no 
han emitido los votos religiosos y no pertenecen definitivamente a la 
Orden, aparecen sin sus nombres y apellidos. Cuando en la relación de los 
difuntos, se habla de ellos se dice: “quidam novitius”, “dúo novitii”. Y otro 
tanto se hace con los donados; no se dan sus nombres, sino que se limitan 
a indicar: “quidam donatus”.

No se habla en este Acta propiamente, como en otras muchas, de la 
promoción de los estudios. Se dan ciertas facilidades a los frailes para que 
puedan adquirir libros. “Ciertas” sólo, porque así de controlada era enton­
ces en todo la vida religiosa. Dice el Acta que se permite a los religiosos 
tener en un apartado especial, dentro del depósito del convento, algún 
dinero para libros o para otras necesidades. Pero deben gastarse en ese 
objetivo durante el plazo de un mes. Una vez que haya transcurrido ese 
mes, el dinero pasa a formar parte del depósito común.

En relación con la pobreza y con las pretensiones de ostentación por 
parte de los frailes, se recoge en este Capítulo una ordenación ya promul­
gada en el Capítulo inmediatamente anterior de Salamanca, y acorde con la 
voluntad expresa de santo Domingo de Guzmán al fundar la Orden de 
Predicadores. Es la referente a la moderación y sencillez en las constaic- 
ciones. En este Capítulo de Toledo se prohíbe levantar casas nuevas sin 
licencia del Padre Provincial, dada por escrito. Y se castiga severamente a 
los superiores que en este asunto procedan por propia cuenta.

Otro punto en el que se insiste mucho en los Capítulos es el que atañe 
a las vocaciones. No se puede actuar como en otros tiempos, sin atender a 
las buenas condiciones, a la buena conducta y a la buena procedencia del 
candidato. Era necesario asegurar por todos los medios la buena calidad del 
sujeto. Para ello estaba el requisito de obtener información sobre los can­
didatos. Lo había establecido también el Capítulo anterior de Salamanca. 
Este de Toledo vuelve sobre ello: debe tenerse la mayor diligencia en la 
información sobre los que desean recibir el hábito dominicano; los supe-



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 7

ñores que no sean atentos en esta materia deben ser suspendidos en su 
cargo durante ochos días.

La reunión de nuestros Capítulos era una honra para la ciudad en la que 
se celebraban. Los obispos, el cabildo y los grandes señores seculares de 
esa ciudad concedían generosas limosnas para solventar los gastos de tanta 
movilización de frailes, de su estancia, alimentación y trabajos. Algunos 
obispos solicitaban a veces la celebración del Capítulo siguiente en la ciu­
dad de su sede, prometiendo que correrían con los gastos, en todo o en 
gran parte, de su funcionamiento.

En este Capítulo de Toledo la Iglesia y la ciudad del Tajo debieron ofre­
cer sus buenas limosnas, que el Capítulo agradece con la aplicación de una 
misa en cada convento. En extremo generoso debió ser el comportamiento 
del obispo de Segovia, antes de Mallorca, el nobilísimo Diego de Ribera. El 
Capítulo califica su contribución de amplia limosna (“largam eleemosi- 
nam”), y se ordena que cada sacerdote ofrezca una misa por tan notable 
bienhechor.

El arzobispo de Santiago de Compostela, grandemente afecto a la 
Orden de Predicadores, Alfonso de Fonseca, solicitó a los Padres 
Capitulares que designaran como sede para el próximo Capítulo Provincial 
su ciudad Compostelana. El Capítulo accedió a la petición de tan eminente 
prelado y se designó como fecha inicial el 8 de septiembre de 1520, fiesta 
de la Natividad de la Santísima Virgen María. Este Capítulo de Toledo ter­
minó el diez de octubre de 1518. Duró siete días, pues había comenzado el 
cuatro de ese mes y año.

2. Nuestra edición

El presente Acta, que es, como dijimos, una copia del siglo XVIII, no es 
obra de un gran latinista. Este cumple aprisa su encargo, y de ahí algunos 
fallos, lagunas y descuidos en la transcripción que hizo del Acta antigua. 
Nosotros ofrecemos el texto como se encuentra en el manuscrito-copia, que 
ya hemos descrito; el aparato crítico sirve de guía en los casos más defec­
tuosos. Respetamos la grafía a veces caprichosa de esta copia: las dobles o 
sencillas c, d, f, m, n, p, s; ae, oe, e; hiis, his; etc.



8 Ramón Hernández

ÉSTAS SON LAS ABREVIATURAS Y LOS SIGNOS QUE USAMOS:

AD = Nuestra revista “Archivo Dominicano"
AGOP = Archivo General de la Orden de Predicadores.
EUBEL = CONRADO EUBEL (y colaboradores), Hierarchia Catholica..., 

8 (Münster - Padua 1898 - 1978).
MOFPH = B. M. REICHERT, Acta Capitulorum Generalium Ordinis 

Praedicatorum, en Monumenta Ordinis Fratrum Praedica- 
torurn Histórica, tomos III, IV y VIII-XIV (Roma 1898-1904). 

MS = Texto base del acta tomado de AGOP.
Reforma = V. BELTRÁN DE HEREDIA, O. P., Historia de la reforma... 

(Roma 1939).

add. = addit (añade).
a.c. = ante correctionem (antes de la corrección), 
in marg. = in margine (en el margen), 
p.c. = post correctionem (después de la corrección).
praem. = praemittit (antepone).

] = encierra la palabra o expresión lema en el aparato crítico.
/ = comienzo de folio.
[ ] = adiciones o interpretaciones por parte del editor.
< > = lagunas del original.



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 9



[Acta Capituli Provincialis Provinciae 
Hispaniae, Toleti celebrati, 

in mense octobris anni 1518]

In nomine Patris et noi et Spiritus Santi. Amen

Haec sunt Acta Capituli Provincialis, in conventu Sancti 
Petri Martiris Toletani [celebrati], die 10 octobris anni Domini 
1518 sub Reverendo Patre fratre Dominico Pizarro 1 Vicario 

5 Generali Provinciae Hispaniae, difinientibus Reverendis 
Patribus Fratre Michaele de Olmedo, Priore antedicti conventus; 
fratre Alfonso Bustillo2, Magistro; fratre Alfonso de Loaysa3 
quondam Provinciali et Predicatore Generali, et fratre Ambrosio 
de Aguilar4, Praedicatori Generali.

1. Istae sunt Confirmationes

Confirmamus venerabilem Patrem fratrem Joannem de 
Salinas, Praedicatorem Generalem, electum per scrutinium in

1 (fol. Ir) 1 In - Amen] sublimatimi MS
4 1518] in marg. MS 4 Dominico] Dominici MS

1. AD 1 (1980) 75 108 138; 9 (1988) 13 25 32 36; 11 (1990) 367 380; 12 (1991) 358;
13 (1992) 12 17 34 44 58; 14 (1993) 18s 40s; Reforma 33 76 147-149 262.

2. AD 1 (1980) 75 114s; 3 (1982) 82; 4 (1983) 218; 7 (1986) 26 30 41; 9 (1988) 8 16 
39 41 53; 14 (1993) 14 18s; MOFPH IX 47 82 151; Reforma 33 70 72 363.

3. AD 1 (1980) 103; 2 (1981) 108; 9 (1988) 12 16 26 34-37; 13 (1992) 7s, 13 17 44 50 
56 64s; 14 (1993) 14 18s 40s; Reforma 34 76s 125 134s 261-263.

4. AD 1 (1980) 76 104 138; 2 (1981) 40 74; 9 (1988) 40 53; 13 (1992) 12 34; 14 (1993)
14 18s 40s; Reforma 263.



[Actas del Capítulo Provincial de 
Toledo de 1518]

En el nombre del Padre y del Hijo y del Espítu Santo. Amén.

Éstas son las Actas del Capítulo Provincial celebrado en el 
convento de San Pedro Mártir de Toledo el día 10 de octubre del 
año del Señor de 1618 bajo el Reverendo Padre fray Domingo 
Pizarro, Vicario General de la Provincia de España. Fueron defi­
nidores los Reverendos Padres fray Miguel de Olmedo, Prior del 
mencionado convento; fray Alfonso Bustillo, Maestro; fray 
Alfonso de Loaysa, antes Provincial, y Predicador General, y fray 
Ambrosio de Aguilar, Predicador General. 1

1. Éstas son las Confirmaciones

Confirmamos al Venerable Padre fray Juan de Salinas, 
Predicador General, elegido por escrutinio en el convento de



12 Ramón Hernández

conventu de Victoria, praedictam electionem canonicam aten- 
5 dentes, et, quodcumque defectum eius supplentes, confirma- 

mus, et ipsum in Priorem damus.

2. Istae sunt Absolutiones

In primis, quia frater Didacus Bernal, Praedicator 
Generalis, Prior Astoricensis, ob dispositionem conventus, 
suae saluti valde contrariam, aliasque rationabiles causas in 

5 nostro diffinitorio per eum propositas, instanter rogavit pro 
sua absolutione, supplicationi suae condescendentes, eum ad 
sui instantiam ab oficio Prioratus absolvimus.

Item fratrem Dominicum de Madrigal, Priorem de Villada, 
propter negligentiam suam in regimine absolvimus ab oficio 

10 Prioratus.
Item absolvimus omnes suppriores et vicarios conventuum 

habentes Priores, praeter suppriorem Valisoletanum.
Authoritate nostra casamus et anullamus electionem factam 

in conventu Metinensi de Venerabili Priore / fratre Vincentio 
15 Pérez, Priore Zamorensi et irritam atque cassatam esse praesen- 

tibus declaramus in nomine Patris et Filii et Spritus Sancti, 
amen.

3. Istae sunt Institutiones

In conventu Toletano instituimus in suppriorem fratrem 
Joannem Pérez.

Item in natione Galletiae instituimus Priorem Composte- 
5 llanum in vicarium cum plenitudine potestatis et cum ea facúl­

tate, quam habebat antea, a Reverendissimo Generali Magistro 
concessam.

Item in conventu Abulensi instituimus fratrem Guterrium de 
Zafra, Praedicatorem Generalem, in suppriorem.

10 Item in conventu de Peñafiel instituimus fratrem Didacum 
Metinensem in suppriorem.

Item in conventu de Astorga fratrem Franciscum de Robledo 
in suppriorem.

2. 14 (fot. lv) 3. 10 Didacum] de Robledo add. a.c. MS



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 13

Vitoria, atendiendo a su predicha elección canónica. Y, 
supliendo todo defecto, lo confirmamos y constituimos como 
Prior.

2. Éstas son las Absoluciones

En primer término fray Diego Bernal, Predicador General y 
Prior de Astorga, a causa de la disposición del convento, muy 
contraria a su salud, y por otros motivos razonables, por él pro­
puestos en nuestro definitorio, rogó instantemente por su abso­
lución. Condescendiendo, pues, a su súplica, le absolvemos, a 
su instancia, del oficio del priorato.

También absolvemos del oficio del priorato a fray Domingo 
de Madrigal, Prior de Villada, por su negligencia en el gobierno 
del convento.

Asimismo absolvemos a todos los subpriores y vicarios de los 
conventos que tienen Priores, excepto al subprior de Valladolid.

Con nuestra autoridad casamos y anulamos la elección efec­
tuada en el convento de Medina del venerable Prior fray Vicente 
Pérez, Prior de Zamora, y por las presentes la declaramos anula­
da y casada en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu 
Santo. Amén.

3. Éstas son las Instituciones

En el convento de Toledo instituimos como subprior a fray 
Juan Pérez.

En la nación de Galicia instituimos al Prior de Compostela 
como Vicario con plenitud de potestad, y con la misma facultad 
que tenía antes, concedida por el Reverendísimo Maestro 
General.

En el convento de Avila instituimos como subprior a fray 
Gutierre de Zafra, Predicador General.

En el convento de Peñafiel instituimos como subprior a fray 
Diego de Medina.

En el convento de Astorga instituimos como subprior a fray 
Francisco de Robledo.



14 Ramón Hernández

Item in conventu de Angelis fratrem Alfonsum de Barrio 
15 Nuevo in suppriorem.

Item in conventu de San Felices fratrem Damianum 
Abulensem in vicarium cum plenitudine potestatis.

4. Istae sunt Commissiones

Committimus Priori de Vittoria et Priori de Logroño visita- 
tionem conventus de San Víctores cum plenitudine potestatis.

Item committimus omnibus conventibus qui ante hac habue- 
5 runt Priores, ut eligant sibi Priores infra mensem a notitia prae- 

sentium in suis conventibus.
Vicarios et aliorum conventuum qui sub vicariatibus manent, 

illos cum suis conventibus a cuiuscumque iurisdictione eximi- 
mus, ut inmediate ad eos pertineant et non ad alium eo inferiore.

5. Istae sunt Ordinationes

In primis ordinamus quod nullus frater, cuiuscumque condi- 
tionis aut gradus sit, defferat tunicas lineas ad carnes sine nece­
sítate per medicum iudicata, et licentia praelati, sub pena priva- 

5 tionis vocis activae ipso facto incurrenda. Super quod conscien- 
tias praelatorum oneramus. Rogantes Reverendum Provin- 
cialem ut praelatos contra neglegentes graviter puniat aut sus- 
pendat vel absovat in penam5.

Item volumus et mandamus quod praelati conventuum ins- 
10 tituant viros religiosos maturos et idóneos pro confessionibus 

fratrum. Declarantes quod nullus frater pretextu bullae cruciatae 
aut simili potest eligere sibi conffesorem non nominatum per 
praelatum.

Item volumus quod nullus habeat pecunias pro libris vel aliis 
15 necesitatibus, nisi in comuni deposito, in aliquo loco separato, et 

infra mensem illas teneatur expendere, quo ab earum receptione 
elapso eas illi conventui applicamus.

5. 1 (fot. 2r)

5. Cf. AD 13 (1992) 28s.



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 15

En el convento de los Ángeles instituimos como subprior a 
fray Alfonso de Barrionuevo.

En el convento de San Felices instituimos como vicario con 
plenitud de potestad a fray Damián de Ávila.

4. Éstas son las Comisiones

Encomendamos al Prior de Vitoria y al Prior de Logroño la 
visita del convento de San Victores con plenitud de potestad.

Asimismo encomendamos a todos los conventos, que hasta 
ahora han tenido Priores, que se elijan sus Priores dentro de los 
seis meses de la noticia de las presentes.

Y a los vicarios de los otros conventos, que permanecen bajo 
los vicariados, a ellos y a sus conventos los eximimos de la juris­
dicción de cualquera otro, para que pertenecan directamente a 
ellos y no a otro, como supeditados e inferiores. 5

5. Éstas son las Ordenaciones

Primeramente ordenamos que ningún fraile, de cualquier 
grado o condición que sea, lleve túnicas de lino a raíz de la 
carne sin una necesidad, considerada como tal por el médico, 
y sin la licencia del prelado, bajo la pena de privación de la voz 
activa y pasiva, en la que incurrirá de modo inmediato. Sobre 
esto cargamos las conciencias de los prelados. Y rogamos al 
Reverendo Padre Provincial que castigue o suspenda o absuel­
va de su oficio, como pena, a los prelados gravemente negli­
gentes en esta materia.

Asimismo queremos y mandamos que los prelados de los 
conventos instituyan varones religiosos maduros e idóneos para 
las confesiones de los frailes. Declaramos que ningún hermano, 
bajo el pretexto de bula de cruzada u otro semejante, puede ele­
gir para sí un confesor no nombrado por el prelado.

Queremos además que ninguno tenga dinero para libros o 
para otras necesidades, si no en el depósito común, en un lugar 
aparte, y lo tiene que gastar dentro del mes. Terminado el mes, 
ese dinero se aplicará a su convento.



16 Ramón Hernández

Item volumus et mandamus quod in conventibus, in quibus 
non sunt Patres consilii secundum gradum, Priores instituant vel 

20 nominent très Patres de antiquioribus, qui sint Patres consilii, 
quos ex nunc etiam nominamus.

Item volumus et mandamus quod semper sint très depositarii 
distinctas claves arce habentes, et nunquam unus solus intret 
depositum ad scribendum data et recepta, sed loco deficientis sit 

25 praesens aliquis de antiquiis conventus, et relinquat librum extra 
arcam depositi.

Item mandamus omnibus praesidentibus conventuum, sub 
pena absolutionis a suis officiis ipso facto, / ut infra viginti dies 
a publicatione praesentium in suis conventibus, mittant pecu- 

30 nias collectas a Jubileo concesso pro expensis Capituli Generalis 
ad conventum Salmantinum vel Valisoletanum vel Burgensem, 
et de natione Galeciae Vicario nationis. Et solventes arripiant 
caedulas soluti a collectoribus, quibus collectoribus sub eadem 
pena mandamus ut earn summam pecuniae ponant in cambio 

35 pro Reverendissimo Generali nostro.

6. Istae sunt Innovationes

Innovamus hanc per multa Capitula ordinatam de non 
intrando curias Regum sine licentia Reverendi Provincialis in 

scriptis pro qualibet vice sub pena praesidentibus absolutionis a 
5 suis officiis, ipso facto, aliis vero gravioris culpae ipso facto6.
Item hanc de non intrando cellas fratrum conventus, exis- 

tente [intus fratre], sine licentia Prioris vel praesidentis pro qua­
libet vice, excepta cella Prioris et Magistrorum, sub praecepto 
sanctae obedientiae, ut fuit ordinatum in Capitulo Cordubensi7.

10 Item de non eundo ad monasteria monialium8.
Item hanc in Capitulo Salmanticensi inmediate praeceden- 

ti de adhibendo diligentiam super notitiam recipiendorum ad 
habitum, et super eadem pena, quae est pena suspensionis ab

23 arce] arte in aliquibus copiis 
mechanographicis

24 recepta] acepta a.c. MS
25 antiquiis] antiquioribus in aliqui­

bus copiis mechanographicis

28 (fol. 2v)
6. 4 a] ab a.c. MS 
5 gravioris] sub praem. a.c. MS 

13 suspensionis] ab praem. a.c. MS 
ab] interl. MS

6. Cf. AD 13 (1992) 28; 14 (1993) 29.
7. Cf. AD 13 (1992) 24; 14 (1993) 29.
8. Cf. AD 13 (1992) 31; AD 14 (1993) 29.



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 17

Queremos y mandamos también que en los conventos, en 
los que no hay Padres del Consejo por razón del grado, los 
Priores instituyan o nombren tres Padres entre los más anti­
guos como Padres del Consejo, y desde ese momento quedan 
también nombrados por nosotros.

Queremos y mandamos igualmente que sean siempre tres los 
Padres depositarios, teniendo tres llaves diferentes, y que nunca 
entre uno solo en el depósito para escribir las cosas dadas y reci­
bidas, y que en el lugar del que falte esté presente uno de los frai­
les antiguos del convento, y deje el libro fuera del arca del depó­
sito.

También mandamos a todos los presidentes de los conventos, 
bajo la pena, ipso facto, de la absolución de sus oficios, que, den­
tro de los veinte días de la publicación de las presentes en sus 
conventos, envíen el dinero, recolectado por el Jubileo concedi­
do por razón de las expensas del Capítulo General, a los con­
ventos de Salamanca, Valladolid o de Burgos, y los de la nación 
de Galicia al Vicario de esa nación. Los cotizadores deben reci­
bir de los colectores las cédulas de lo que han entregado. Y a los 
dichos colectores mandamos, bajo la misma pena, que el men­
cionado dinero lo pongan al cambio en favor de nuestro 
Reverendísimo General. 6

6. Éstas son las Innovaciones

Innovamos la ordenación, establecida por muchos Capítulos, 
de no entrar en las curias de los Reyes sin la licencia por escrito 
del Reverendo Provincial para cada vez, bajo la pena, en el acto, 
para los presidentes, de la absolución de sus oficios, y para los 
otros bajo la pena, también en el acto, de la culpa más grave.

Asimismo innovamos la ordenación de no entrar en las celdas 
de cualquier hermano del convento, cuando él está dentro, sin 
licencia para cada vez del Prior o del presidente. Exceptuamos la 
celda del Prior y las de los Maestros. Lo ordenamos bajo precepto 
de obediencia, como fue ordenado en el Capítulo de Córdoba.

Otro tanto decimos de la ordenación de no ir a los monaste­
rios de las monjas.

Innovamos también la ordenación del Capítulo de 
Salamanca inmediatamente anterior de actuar con diligencia en 
las informaciones sobre los que se presentan para recibir el hábi-



18 Ramón Hernández

officio praelaturae per ocio dies ipso facto ut in Capitulo 
15 Taurensi.

Item de non mittendis fratribus ad Reverendum Provin- 
cialem sub pena praesidentibus comedendi tribus diebus conti- 
nuis in pane et aqua in loco suo, ut habetur in Capitulo dicto 
Salmantino inmediate praecedenti.

20 Item de non edificando novis edificiis sine licentia Reverendi 
Provincialis in scriptis sub pena praesidentibus comedendi sex / 
diebus in pane et aqua in loco suo, ut habemus in dicto Capitulo 
Salmantino.

Item de pactis et conventionibus etc. legitimis fratrum sub 
25 pena suspensionis ab oficiis, et quod quidquid factum fuerit sit 

irritum ut fuit ordinatum in Capitulo Taurensi.
Item de fratribus deputatis monasteriis monialium, quod 

non habeant vocem in electionibus conventuum, cum non sint 
asignati nisi tantum ad suffragia, ut fuit declaratum in Capitulo 

30 Taurensi et in Salmantino.
Item de non exponendis novis sacerdotibus ad audientiam 

confesionum, saltim ante annum transactum a tempore suae 
celebrationis primae missae. Vide ordinationem Capituli Cor- 
duvensis.

7. Istae sunt Acceptationes

Acceptamus Magisterium Reverendi Patris fratris Jeronimi 
de Peñafiel, Prions Valisoletani.

8. Istae sunt Revocatines

Revocamus omnes licentias aut etiam quamcumque faculta- 
tem et potestatem per Reverendos Provinciales aut Vicarios 
Generales concessas actenus cuique fratri ad intrandum curiam 

5 regiam pro quocumque negotio conventus vel Provinciae, et eas 
anullamus et irritamus, et nullius roboris esse decernimus et 
declaramus.

21 (fol. 3r)



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 19

to, y sobre la misma pena, que es la de la suspensión del oficio 
de la prelatura durante ocho días, ipso facto, como se estableció 
en el Capítulo de Toro.

Lo mismo respecto de no enviar a los hermanos al 
Reverendo Provincial, bajo la pena, para los presidentes, de 
comer durante tres días continuos sólo pan y agua en su propio 
puesto, como se contiene en el citado Capítulo Salmantino inme­
diatamente anterior.

De igual modo con respecto a no construir nuevos edificios 
sin la licencia por escrito del Reverendo Provincial, bajo la pena, 
para los presidentes, de comer sólo pan y agua en su propio 
puesto, a tenor de lo ordenado en dicho Capítulo de Salamanca.

Igualmente sobre los pactos y convenios, etc., legítimos de 
los hermanos, bajo la pena de suspención de los oficios, y que 
todo lo que se haya hecho sea nulo, como fue ordenado en el 
Capítulo de Toro.

Innovamos también lo establecido sobre los frailes deputa- 
dos a los monasterios de las monjas: que no tengan voz en las 
elecciones de los conventos, pues no son asignados a éstos, sino 
sólo en cuanto a los sufragios, como fue declarado en el Capítulo 
de Toro y en el de Salamanca.

Por fin innovamos lo concerniente a no exponer a los sacer­
dotes jóvenes a oír confesiones, al menos después de pasado un 
año desde el momento de su celebración de su primera misa. Ve 
sobre esto la ordenación del Capítulo de Córdoba.

7. Éstas son las Aceptaciones

Aceptamos el Magisterio del Reverendo Padre fray Jerónimo 
de Peñafiel, Prior de Valladolid.

8. Éstas son las Revocaciones

Revocamos todas las licencias y cualquiera facultad o potes­
tad, concedidas hasta el presente por los Reverendos Padres 
Provinciales o Vicarios Generales, para ir a la curia real por 
razón de cualquier asunto del convento o de la Provincia. Las 
anulamos y las revocamos, y declaramos que non tienen vigor 
ninguno.



20 Ramón Hernández

Mandantes insuper omnibus fratribus, cuiuscumque gradus 
aut conditionis existant, quod nullus aceptet negotium aliquod 

10 cuiuscumque personae secularis, aut / extra obedientiam nos- 
tram constitutae, in curia seu regia cancellaria tractandum vel 
expediendum sine licentia Reverendi Provincialis in scriptis pro 
qualibet vice obtenía, et hoc praesidentibus quidem contrarium 
facientibus sub pena absolutionis ab officio. Aliis vero sub pena 

15 gravions culpae.
Quas penas ipso facto contrafacientes incurrant et ex nunc 

incurrisse praesentium thenore declaramus in nomine Patris et 
Filii et Spiritus Sancii, amen.

9. Ista sunt Penitentiae

Fratrem Laurentium de Benavente, qui apostatavit, et aliqua 
furia comissit, condemnamus eum ad penas gravions culpae 
simpliciter, et ad carcerem per tres menses.

Sententias iudicum aprovamus.

10. Ista sunt nomina Defunctorum Fratrum

In conventu Toletano obierunt frater Didacus de Sancta 
Maria, et frater Joannes de Orihuela, laici.

In conventu Palentino frater Alfonsus de < > sacerdos et
5 Pater antiquus, et frater Franciscus de Villacastin, diachonus, et 

frater Vincentius de Guebara subdiaconus, et frater Gaspar de 
Valdevieso, professus, et frater Didacus de Portillo, laicus.

In conventu Zamorensi frater Gometius de Lochanos, sacer­
dos et Pater antiquus.

10 In conventu Compostelano frater Marcus Laubech, sacerdos.
In conventu Metinensi frater Dominicus de Las Cuevas, 

Praedicator Generalis, supprior eiusdem conventus.
In conventu Taurensi frater Ferdinandus et frater Sebastianus, 

laici.
15 In conventu Valisoletano frater Joannes de Paredes, sacerdos 

et Pater antiquus, et frater Petrus de Tui, sacerdos.
In conventu Salmanticensi duo novitii.

8. 10 (fot. 3v)
10. 8 Lochanos] p.c. MS

11 (fot. 4r)



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 21

Mandamos también a los frailes, de cualquier grado y condi­
ción que sean, que ninguno acepte ningún negocio de cualquier 
persona secular o de fuera de nuestra obediencia, para tratarlo o 
despacharlo en la curia o cancillería real, sin licencia por escrito 
del Reverendo Provincial, que ha de ser obtenida para cada vez. 
A los presidentes que lo contravengan, bajo la pena de la abolu- 
ción de su oficio, y a los otros bajo la pena de la culpa más grave, 
y en estas penas incurren los contravenientes ipso fado por el 
tenor de las presentes. Así lo declaramos en el Nombre del Padre, 
y del Hijo y del Espíritu Santo. Amén.

9. Éstas son las Penitencias

A fray Lorenzo de Benavente, que apostató [de la Orden] y 
cometió algunos robos, le condenamos a las penas de la culpas 
más graves, sin atenuaciones, y a la cárcel por tres meses.

Aprobamos las sentencias de los jueces.

10. Éstos son los nombres de los Hermanos Difuntos

En el convento de Toledo murieron fray Diego de Santa 
María y fray Juan de Orihuela, laicos.

En el convento de Palencia fray Alfonso de < >, sacerdote
y padre antiguo, y fray Francisco de Villacastín, diácono, y fray 
Vicente de Guebara, subdiácono, y fray Gaspar de Valdevieso, 
profeso, y fray Diego de Portillo, laico.

En el convento de Zamora fray Gome de Lochanos, sacerdo­
te y padre antiguo.

En el convento de Compostela fray Marcos Laubech, sacer­
dote.

En el convento de Medina fray Domingo de Las Cuevas, 
Predicador general, subprior del concento.

En el convento de Toro fray Femando y fray Sebastián, laicos.
En el convento de Valladolid fray Juan de Paredes, sacerdote 

y padre antiguo, y fray Pedro de Tuy, sacerdote.
En el convento de Salamanca dos novicios.



22 Ramón Hernández

In conventu Legionensi quidam novitius.
In conventu Lucensi frater Petrus Beneventanus, laicus.

20 In conventu de Vibero frater Didacus de Sancta Cruce, sacerdos.
In conventu de la Vera frater Didacus de Villada, diachonus. 
In conventu Sancti Juliani del Monte frater Dominicus de 

Velilla, professus.
In conventu Venalach <frater > de Peruela professus, et 

25 quidam donatus.
In conventu Burgensi frater Nicolaus de Polanco, Magister, 

frater Nicolaus de Victoria, Sacerdos et Pater antiquus, frater 
Reginaldus de Saldada, Pater antiquus.

In conventu de Villalón frater Joannes Rasadero, sacerdos. 
30 In conventu Civitatensi frater Mingus, laicus.

In conventu de Victoria frater Petrus Itzamayo, sacerdos.

11. Ista sunt Sufragia pro Vivís

Pro Beatissimo Papa nostro Leone X et felici statu Ecclesiae 
et totius cleri, quilibet conventus unam missam.

Pro Reverendissimo Episcopo Segoviensi9, qui largam elee- 
5 mosinam contulit huic Capitulo quilibet sacerdos unam missam. 

Pro felici statu ecclesiastico et seculari huius civitatis 
Toletanae, signanter illorum qui elemosinas contulerunt, quili­
bet conventus unam missam.

Pro Domina Comitissa de Cifuentes et nobilissimis dominis 
10 de Silva quilibet sacerdos unam missam.

Pro Serenissimis Regibus nostris et prosperitate totius Regni, 
quilibet conventus unam missam.

12. Ista sunt Sufragia pro Defunctis

Pro fratribus et sororibus a precedenti Capitulo defunctis 
quilibet sacerdos unam missam.

Pro aliis benefactoribus a precedenti Capitulo defunctis qui- 
5 libet conventus unam missam.

11. 1 (fol. 4v) 7 signanter] sinanter MS

9. Habla de Don Diego de Ribera, obispo primero de Mallorca y luego de Segovia. 
Cf. EUBEL III 233 296.



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 23

En el convento de León cierto novicio
En el convento de Lugo fray Pedro de Benavente, laico.
En el convento de Vivero fray Diego de Sata Cruz, sacerdote.
En el convento de la Vera fray Diego de Villada, diácono
En el convento de San Julián del Monte fray Domingo de 

Velilla, profeso.
En el convento de Benalac <fray > de Peruela, profeso, y 

cierto donado.
En el convento de Burgos fray Nicolás de Polanco, Maestro, 

fray Nicolás de Vitoria, sacerdote y padre antiguo, fray 
Reginaldo de Saldaña, padre antiguo.

En el convento de Villalón fray Juan Rasadero, sacerdote.
En el convento de Ciudad Rodrigo fray Mingo, laico.
En el convento de Vitoria fray Pedro Itzamayo, sacerdote.

11. Éstos son los Sufragios por los Vivos

Por el Beatísimo Papa nuestro León X y por el feliz estado de 
la Iglesia, cada convento una misa

Por el Reverendísimo Obispo de Segovia, que concedió una 
generosa limosna a este Capítulo, cada sacerdote una misa.

Por el feliz estado eclesiástico y secular de esta ciudad de 
Toledo, señaladamente de aquéllos que concedieron limosnas, 
cada convento una misa.

Por la Señora Condesa de Cifuentes y por los nobilísimos 
Señores de Silva, cada sacerdote una misa.

Por nuestros Serenísimo Reyes y por la prosperidad de todo 
el Reino, cada convento una misa.

12. Éstos son los Sugragios por los Difuntos

Por los hermanos y hermanas que han muerte desde el pre­
cedente Capítulo, cada sacerdote una misa.

Por los bienhechores muertos desde el Capítulo anterior, 
cada convento una misa.



24 Ramón Hernández

Clerici non sacerdotes pro qualibet dictarum missarum qui- 
libet dicat septem Psalmos Penitentiales, et laici pro qualibet 
missa centum Pater Noster.

13. [Indictio Capituli Sequentis]

Sequens Capitulum Provinciale, in quo eligetur Difinitor 
pro Capitulo Generali asignamus conventui Compostellano ad 
instantiam Reverendissimi Domini Archiepiscopi eiusdem dio- 

5 cesis 10 in festo Nativitatis Beatissimae Virginis Mariae die octa­
vo Septembris anno Domini 1520. Et fratres non intrabunt 
locum / Capituli sub pena privationis vocis activae ante vigiliam 
vigiliae.

14. [Determinationes Additionales]

Quia frater Dominicus de Mendoza 11 habet licentiam a 
Reverendissimo Generali Magistro ad Magisterium, mandamus 
illi, in meritum obedientiae, ut agat cursus suos usque ad 

5 Magisterium inclussive.
Mandamus omnibus Prioribus aut sociis conventuum sub 

praecepto ut deferant Acta Capituli praesentis ad suos conven- 
tus, et infra unum diem naturalem, post ingresum conventus, 
faciant ea legi capitulariter.

10 Exoramus, et, in quantum possumus prohibemus, Reve­
rendo Patri nostro Vicario Generali aut Provinciali ne ea, quae 
in hiis Actis ordinantur, mutet aut in eis cum aliquo dispenset, 
nisi cum maxima necesitate et evidenti, et hoc praecipue in 
asignationibus fratrum servet.

15 Fratres, qui non sunt nominati in his actis, remaneant in 
conventibus, in quibus antea erant asignati.

12. 6 Clerici] Cleri MS 3 Compostellano] Compostellana
13. 2. Provincialem MS. MS

7 (fot. 5r)

10. Habla de Don Alfonso de Fonseca, el joven, arzobispo primero de Santiago de 
Compostela y luego de Toledo. Cf. EUBEL III 173 314.

11. AD 1 (1980) 76 114s 138; 13 (1992) 8s 12 34 54s 61 116■, Reforma 33.



Acta del Capitulo Provincial de Toledo de 1518 25

Los clérigos no sacerdotes, por cada una de las mencionadas 
misas, diga cada uno los siete Salmos Penitenciales, y los legos 
digan por cada misa cien Padrenuestros.

13. [Indicción del Capitulo siguiente]

Para el siguiente Capítulo Provincial, en el que se elegirá 
Definidor para el Capítulo General, asignamos el convento de 
Compostela, a instancia del Reverendísimo Señor Arzobispo de 
esa diócesis, en la fiesta de la Natividad de la Beatísima Virgen 
María, día octavo del mes de Septiembre del año del Señor de 
1520. Los frailes no entrarán en el lugar del Capítulo, bajo pena 
de la privación de la voz activa y pasiva, antes de la vigilia de la 
vigilia. 14

14. [Determinaciones adicionales]

Puesto que fray Domingo de Mendoza tiene licencia del 
Reverendísimo Maestro General para conseguir el Magisterio, le 
mandamos, para mérito de su obediencia, que haga los cursos 
necesarios hasta el Magisterio inclusive.

Mandamos bajo precepto a todos los Priores o socios de los 
conventos que lleven consigo las Actas del presente Capítulo a 
sus conventos, y dentro del día natural, después de su ingreso en 
el convento, las hagan leer capitularmente.

Rogamos, y, en cuanto podemos hacerlo, le prohibimos a 
nuestro Reverendo Padre Vicario General o al Provincial que no 
cambie de cuantas cosas se ordenan en estas Actas, y que en nin­
guna dispense a nadie, si no es con máxima y evidente necesi­
dad, y que esto lo observe principalmente en las asignaciones de 
los hermanos.

Los frailes, que no son nombrados en estas Actas, permanez­
can en los conventos en los que antes estaban asignados.



26 Ramón Hernández

Mandamus omnibus fratribus asignatis in hiis Actis, qui sunt 
asignati conventibus, ubi non viget pestis, ut infra octo dies a 
notitia praesentium arripiant iter ad conventus suos. Aliis vero 

20 postquam certificati fuerint de omnimoda sanitate loci, et ne dis- 
currant per alia loca, mandamus omnibus Prioribus et praesi- 
dentibus conventuum ut de consilio Patrum dent fratribus asig­
natis literas, signantes diem recesus, et secundum distantiam 
limitetur illis / tempus infra quod teneantur se personaliter pra- 

25 esentari conventibus, ubi sint, quae litterae subscribantur nomi­
ne Prioris vel praesidentis et Patrum a Consiliis.

Mandamus etiam praesidentibus conventuum, ut fratribus 
asignatis provideant de vestitu de Patrum consilio iuxta suam 
necessitatem. Declarantes quod, si aliquis fuerit asignatus in 

30 duobus conventibus in hiis actis, pertineat ad primum conven- 
tum in quo fuerit nominatus.

In quorum fidem omnia praedicta propriorum nominum 
nostrorum subscriptione et sigillo Provinciae roboravimus in 
nostro Di- finitorio praesenti die 14 Octobris anno Domini 1518.

35 Frater Dominicus Pizarro12 13 14, Vicarius Generalis.
Frater Alfonsus Bustillo u, Magister et Difinitor.
Frater Michael de Olmedo, Prior et Difinitor.
Frater Alfonsus de Loaysa 14, Difinitor.
Frater Ambrosius de Aguilar15, Difinitor.

[FINIS]

14. 24 (fol. 5v)

12. Cf. la nota 1.
13. Cf. la nota 2.
14. Cf. la nota 3.
15. Cf. la nota 4.



Acta del Capítulo Provincial de Toledo de 1518 27

Mandamos a aquellos frailes asignados en estas Actas, que 
son asignados a conventos no afectados por la peste, que dentro 
de los ocho días de la noticia de las presentes, emprendan el 
camino a sus conventos; a los otros, en cambio, después del com­
pleto saneamiento del lugar. Y no discurran por otros lugares.

Mandamos a todos los Priores y presidentes de los conventos 
que, según el consejo de los Padres, den a los hermanos asigna­
dos las letras testimoniales, indicando el día de la salida, y limi­
tando, a tenor de la distancia, el tiempo dentro del cual deben 
presentarse personalmente en los conventos.

Esas letras deben ser firmadas con el nombre del Prior o del 
presidente o los Padres del Consejo de los conventos de destino, 
para que a los hermanos asignados se provea de vestido por los 
Padres del Consejo, según sus necesidades.

Declaramos que, si alguno ha sido asignado en ests Actas a 
dos conventos, pertenece al primer convento, para el que es 
nominado.

Y en fe de lo expuesto, todas las cosas supraindicadas las 
corroboramos con la suscripción de nuestro propios nombres y 
con el sello de la Provincia en nuestro presente definitorio.

Día 14 de octubre del año del Señor de 1518.

Fray Domingo Pizarro, Vicario General,
Fray Alfonso Bustillo, Maestro y Definidor,
Fray Miguel de Olmedo, Prior y Definidor,
Fray Alfonso de Loaysa, Definidor,
Fray Ambrosio de Aguilar, Definidor.

[FIN]





V Centenario de Domingo de Soto: 
su proyección en las Universidades 

americanas del siglo XVI

Prof. Sr. D. José Carlos Martín de la Hoz

Valencia

En el año 1995 la Universidad española se dispone a celebrar el V 
Centenario del ilustre dominico Domingo de Soto (1495-1560)', segoviano, 
colaborador y continuador de la Renovación Teológica que impulsa 
Francisco de Vitoria en la fecunda Escuela de Salamanca 1 2, una personali­
dad clave en la Historia de la Teología Moderna española.

Catedrático de Artes en la Universidad en Alcalá (1521-1525), y poste­
riormente de Vísperas en Teología en la Universidad de Salamanca (1532-

1. Cfr. Beltrán de Heredia, Domingo de Solo, estudio biográfico documentado, Madrid 
1961. K. J. Becker, Tradición manuscrita de las prelecciones de Soto, Archivo Teológico 
Granadino, 29 (1966), pp. 125-180. J. Brufau Prats, El pensamiento político de Domingo de Soto 
y su concepción del poder, Salamanca 1960. Venancio D. Carro, Domingo de Soto y el Derecho 
de Gentes, Madrid 1930. Id, Los colaboradores de Vitoria: Domingo de Soto y el derecho de Gentes, 
Madrid 1930. Id. Domingo de Soto y su doctrina jurídica, Salamanca 1944. L. A. Getino, 
Deliberación de la causa de los pobres, Vergara 1926. L. González Vela, Personalidad de 
Domingo de Soto, Madrid 1944. V. Muñoz Delgado, Lógica formal y filosofía en Domingo de Soto, 
Madrid 1964. D. Ramos Lisson, La ley según Domingo de Soto, Pamplona 1976. Ramón Hernández, 
V Centenario del nacimiento de Domingo de Soto. Apuntes de Antropología, Archivo Dominicano 
XV/1994 pp. 323-342.

2. Cfr. F. Piñeros, Bibliografía de la Escuela de Salamanca, Pamplona 1983. Melquíades 
Andrés, La Teología española en el siglo XVI, Madrid 1977, pp. 371-382. Id. La Fuerza decisiva. 
Reforma, pensamiento y vivencia en la Epoca de los descubrmientos (1400-1600), Cáceres 1993, 
pp. 63-66. Id. Pensamiento teológico y cultura. Historia de la Teología, Madrid 1989, pp. 139-142, 
p. 153. Evangelista Vilanova, Historia de la Teología cristiana. Prereforma, reformas, contrare­
forma, Barcelona 1989, pp. 602-611. Josep Ignasi Saranyana, Grandes maestros de la Teología: I. 
De Alejandría a México (siglos III-XVI), Madrid 1994, pp. 218-221.



30 José Carlos Martín de la Hoz

1549) y de Prima en la misma Universidad (1552-1556), Teólogo Imperial 
en el Concilio de Trento. Fecundo autor de obras tan importantes como De 
Iustitia et iure, Libi decem (Salamanca, 1554), Commentarium in IV 
Sententiarum (Salamanca 1558, 1560), De Natura et Grada (Venecia, 1547), 
Suma de la Doctrina Cristiana (Salamanca 1552), etc., que influyeron nota­
blemente en la Reforma de la Teología Católica del siglo XVI.

Junto a la actividad académica destaca su intervención por los más 
necesitados, fruto de la cual nos dejó su obra Deliberado in causa paupe- 
rum (Salamanca, 1545), en la que juzga duramente los dispendios de la 
Corte Castellana de la época.

Ocupó cargos de gobierno en la Orden Dominicana y en la misma 
Universidad Salmantina, en las que puso de manifiesto su prudencia y sen­
tido espiritual. Se preocupó desde la instalación de una imprenta hasta la 
solución del problema del hambre derivados por la escasez en el abasteci­
miento de Castilla.

Como primer discípulo de Francisco de Vitoria y cofundador de la 
denominada Escuela de Salamanca, supo dar continuidad a la principal 
característica que impuso Vitoria: una teología renovada: la vuelta a las 
Fuentes de la Revelación y su uso en la teología que quedó plasmado en 
el célebre tratado de Melchor Cano De Locis Theologicis-, la aplicación de la 
teología a la vida; la sencillez y precisión en el lenguaje teológico; la sínte­
sis de la Escolástica y el Humanismo; síntesis fe y cultura, etc.3.

Resultan bien conocidas las elogiosas palabras del Papa Juan Pablo II a 
los teólogos salmantinos del XVI: En aquellos tiempos tan dijíciles para la 
cristiandad, estos grandes teólogos se distinguieron por su fidelidad y crea­
tividad. Fidelidad a la Iglesia de Cristo y compromiso radical por su unidad 
bajo el primado del Romano Pontífice. Creatividad en el método y en la pro­
blemática. Junto con la vuelta a las fuentes —la Sagrada Escritura y la 
Sagrada Tradición—, realizaron la apertura a la nueva cultura que estaba 
naciendo en Europa y a los problemas humanos (religiosos, éticos y políti­
cos) que surgieron con el descubrimiento de mundos nuevos en Occidente y

3. Aplicación de la Teología a la vida. Así lo ha expuesto García Villoslada, una teo­
logía de palabras sencillas y claras: “palabras que parecerán nuevas como las ideas, siendo 
antiguas pero remozadas y sentidas; palabras a veces tajantes y perentorias que suscitarán 
más de un escándalo y falsas alarmas, aún en la majestad del Emperador; palabras siempre 
luminosas y geniales, que dictaminarán sobre la guerra y la paz, sobre la Iglesia y el Estado, 
sobre el monarca español y la conquista americana, sobre él divorcio del rey inglés y sobre 
la simonía de los clérigos, sobre las virtudes teologáles y morales, y sobre diversas cuestio­
nes dogmáticas con precisión, seguridad de criterio, profundidad y elegancia” (Ricardo 
García Villoslada, “Fray Francisco de Vitoria, reformador de los métodos de la Teología cató­
lica”, en IV Centenario de Vitoria, ed. Cultura Hispánica, Madrid 1946, p. 82). Cfr. Juan Belda 
Pians, Los lugares teológicos de Melchor Cano en los Comentarios a la Suma, Eunsa, 
Pamplona 1982.



V Centenario de Domingo de Soto... 31

Oriente. La dignidad inviolable de todo hombre, la perspectiva universal del 
derecho internacional (tus gentium) y la dimensión ética como normativa 
de las nuevas estructuras socioeconómicas entraron plenamente en la tarea 
de la teología y recibieron de ella la luz de la revelación cristiana \

Una de las mayores aportaciones de Europa en América, y que bien 
merece la pena destacar en este V Centenario de Domingo de Soto, es la 
obra educativa llevada a cabo por España en aquel continente. El núcleo 
de esta aportación está, sin duda, en la creación de universidades, en las 
que, como sucedió en el medioevo, la Iglesia tiene un papel preponde­
rante, pues la mayoría de ellas tienen su origen en algún Convento o cole­
gio religioso, el claustro de una catedral etc., y por el profesorado que 
aportó. El influjo de Soto perdurará hasta nuestros días, como parte prin­
cipal de la impronta Salmanticense, verdadera Alma mater de las universi­
dades americanas.

I. El nacimiento de la Universidad en la América del XVI

Aunque su origen es el indicado más arriba enseguida la corona y las 
autoridades religiosas amplían sus objetivos y las abrían a todos los campos 
del saber de la época. Ayudaban las Universidades al desarrollo cultural, 
jurídico, necesidades en el campo de la administración pública y sobre todo 
en el campo eclesiástico. La creación de la de Santo Domingo (1538), Lima 
(1551) y México (1551)4 5 sirvieron de modelo para otras muchas que fueron 
surgiendo6, y ampliaban las posibilidades de muchos jóvenes para adquirir 
una formación superior7. De todas partes llegaban peticiones de obispos,

4. Juan Pablo II, Discurso a los teólogos españoles, Salamanca 1.XI.1982. Cfr. Juan Belda 
Plans, La Tradición teológica española, Scripta Theologica XV/3 (1983) pp. 839-855.

5. La Universidad de Santo Domingo en la Isla de la Española fue aprobada por el Papa 
Paulo III con la Bula In apostolatus culmine del 28.X.1538. (sobre la autenticidad de esta Bula 
cfr. Agueda M. Rodríguez, La bula In apostolatus culmine erectora de la Universidad de Santo 
Domingo, primada de América: su autenticidad y legitimidad, en Revista de Indias 91-92 (1965) 
pp. 211-215). La Universidad de San Marcos de Lima (Perú) fue creada mediante la Real provi­
sión de Carlos V del 12 de mayo de 1551 y por el Breve Exponi nobis nuperde Pió V del 25 de 
julio de 1571. Por último la de México lo fue por las Reales cédulas y provisión de don Felipe 
del 21 de septiembre de 1551 y por la Bula Ex supernae dispositionis arbitrio de Clemente VIII 
del 7 de octubre de 1595. cfr. Alberto M. Carreño, Efemérides de la Real y Pontificia Universidad 
de México, según sus libros de claustro, México 1963, 2 vol. cfr. Luís A. Eguiguren, Historia de la 
Universidad de Lima, Lima 1951, 2 vol.

6. Cfr. Relación de Universidades creadas en el siglo XVI en Agueda M. Rodríguez Cruz, 
Salmantica docet. La proyección de la Universidad de Salamanca en Hispanoamérica, Vol I, 
Salamanca, 1977, pp. 263-273. cfr., Constatino Bayle, El legado de España en América, Madrid, 
1954, Vol. 2, pp. 439^55.

7. Cfr. Jesús R. Diez Antoñanzas, Colación de grados de Teología en la Real y Pontificia 
Universidad de México (siglo XVI), en Iosep Ignaci Saranyana (dir. ), Evangelización y Teología 
en América (Siglo XVI). Actas del X Simposio Internacional de Teología de la Universidad de



32 José Carlos Martín de la Hoz

reales audiencias, comunidades religiosas al Rey y al Papa para poner en 
marcha centros universitarios en donde adquirir grados académicos8.

Lógicamente empezaron con pocos medios9, en lugares poco adecua­
dos, casi itinerantes, y con escasos alumnos: en México había en 1553 más 
de un centenar de ellos, hijos de conquistadores en su mayoría, en 1630 
eran ya 500 y a finales del XVII se habían graduado allí cerca de 28. 000 
bachilleres y 580 doctores y maestros. Así pues, aunque fueran pocos alum­
nos, suponía un gran avance, un florecimiento de la cultura y del saber. Los 
principales dirigentes de América, con el transcurso del tiempo acabarían 
saliendo de esas aulas.

Resulta llamativo que, apenas trascurridos 25 años desde la conquista 
de los grandes imperios -—el azteca en México y el inca en Perú—, se pon­
gan en marcha universidades. Sobre todo si se piensa en el reducido núme­
ro de religiosos, y que todavía existían en América grandes extensiones de 
territorio por misionar. Es una señal clara de una visión de futuro que cap­
taba la importancia que tenía para la constmcción de una sociedad la pues­
ta en marcha de lo que debía ser su motor: el “Alma mater”.

A la Universidad de Santo Domingo10 le sucedieron enseguida las de 
Lima y México. El principal impulsor de la de San Marcos de Lima fue fr. 
Tomás de San Martín que era en 1548 el regente del Estudio General que 
los dominicos tenían allí; el Cabildo de la ciudad de Lima entregó plenos 
poderes a Fr. Tomás y al capitán Jerónimo de Aliaga como procuradores 
ante la Corte para pedir la creación de la Universidad, tomando como base 
el Estudio General de los dominicos pero con los privilegios de la 
Universidad de Salamanca. Las gestiones fueron positivas y se crea en 1551. 
En 1571 se separa del claustro de los dominicos y pasa a llamarse 
Universidad de San Marcos.

Navarra. Servicio de publicaciones de la Universidad de Navarra, Pamplona 1990, Vol. II, pp. 
1167-1184. Que completa a la obra de Guillermo Fernández de Recas, Grados de licenciados, 
maestros y doctores en artes, leyes, teología y todas las facultades de la Real y Pontificia 
Universidad de México, México 1963.

8. Cfr. Agueda M. Rodríguez, Historia de las Universidades Hispanoaméricanas. Periodo 
hispánico, ed. Instituto Caro y Cuervo, Bogotá, 1973, 2 Vol.

9. La Universidad de San Marcos comenzó con trescientos pesos, lo que era muy insufi­
ciente para asignar a los dominicos, cfr. edición de las Contituciones de la Universidad de San 
Marcos publicadas por la Universidad en 1735, por ej., cfr. David Rubio, La Universidad de San 
Marcos de Lima, Imprenta Juan Bravo, Madrid, 1933. María Encarnación Rodríguez Vicente, 
Economía, Sociedad y Real Hacienda en las Indias españolas, Ed. Alhambra, Colección Estudios 
n° 33, Madrid, 1988.

10. Sobre los antecedentes de la Universidad de Santo Domingo y el pensamiento de 
los dominicos de la Isla, a propósito del Sermón de Montesinos, cfr. Ramón Hernández, 
Primeros dominicos del Convento de San Esteban en América, Ciencia Tomista CXIII-370 
(1986) pp. 328-329.



VCentenario de Domingo de Soto... 33

La Universidad de México tiene una larga historia de peticiones, la pri­
mera de ellas es una carta de Rodríguez Albornoz a Carlos V el 15 de diciem­
bre de 1525, pero quien realmente empieza a dar los pasos definitivos es 
Fray Juan De Zumárraga. Tenía este obispo de México la esperanza de que 
el colegio de los franciscanos en Santiago de Tlaltelolco fuese cantera de clé­
rigos, pero no se ordenó ninguno. Después intentará la creación de una 
Universidad incluso procura traer a Domingo de Soto para que enseñe en 
ella ", después de haber pedido a Vitoria que le seleccione “letrados de bue­
nas vida”; deseo que se transforma en encargo de Carlos V al maestro 
Salmantino. Hubo una primera oposición del Virrey, pero al poco tiempo la 
petición fue unánime. Como señala Méndez Arceo clamaron por la creación 
de la Universidad todas las fuerzas vivas11 12. Finalmente se crea la Universidad 
con casi todos los privilegios de la de Salamanca, al igual que la de Lima. 
Tuvieron más dotación que la del Perú pues reciben mil pesos de oro de 
minas anuales. En 1562 ya obtienen todos los privilegios de la de Salamanca.

Los estudios comenzaron siendo de Teología, Artes, Gramática, 
Derecho Canónico, y enseguida Derecho Civil y Medicina. Las cátedras eran 
temporales o vitalicias: por ej., en México eran vitalicias las dos de Teología 
(Prima y Vísperas), las dos de Derecho Canónico y la Prima de Gramática; 
las demás duraban cuatro años, excepto la de Artes que se renovaba cada 
tres. Como en Salamanca, todas las cátedras se ganaban por oposición 
pública con intervención del alumnado.

En 1581 se declararon en propiedad también las de Leyes y las de 
Medicina.

II. Relación con la Universidad de Salamanca

El modelo que usa el rey Felipe II para pedir la confirmación pontifi­
cia fue el de los privilegios y las Constituciones de la Universidad de 
Salamanca13. No se puede olvidar que la de Salamanca era a mitad de siglo

11. Cfr. Luciano Pereña, La Escuela de Salamanca y la duda indiana, en AA.W, La 
Etica en la conquista de América, Corpus Christianorum de Pace XXV, CSIC, Madrid, 1984, 
p. 325.

12. Cfr. Méndez Arceo, La Real y Pontificia Universidad de México, Ed. Consejo de 
Humanidades, México, 1952, p. 5. Se crea la Universidad “donde los naturales y los hijos de los 
españoles fuesen instruidos en las cosas de la santa fe católica y en las demás facultades" (reco­
gido por Lopf.tegui-Zubiüaga, Historia de ¡a Iglesia en la América española. México. América 
Central, Antillas'', ed. BAC, Madrid 1965, p. 428.

13. Cfr. Agueda M. Rodríguez, La influencia de la Universidad de Salamanca en 
Hispanoamérica: aportación de los dominicos, en AA.W, Los dominicos y el Nuevo Mundo, Ed. 
Deimos, Sevilla 1988, p. 642-643. En uno de los primeros claustros de la Universidad de México 
en 1554 se decide-, "que se guiasen por los Estatutos de Salamanca" cfr. Agueda Rodríguez Cruz, 
Salmantica docet I, op. cit. p. 274. Cfr. C. B. de la Plaza y Jaén, Crónica de la Real y Pontificia 
Universidad de México, Ed. Nicolás Rangel, México 1931 2 vol.



34 José Carlos Martín de la Hoz

XVI la mejor universidad de Europa y en ella florecía la Escuela creada por 
Vitoria y continuada por Domingo de Soto, Melchor Cano, etc. Muchos anti­
guos alumnos de Salamanca acaban en América: de los profesores, misio­
neros y altos funcionarios con formación universitaria que pasan a Indias 
en el periodo de 1535-1580, 180 han sido identificados como discípulos 
directos de los grandes maestros de Salamanca: 113 son personalidades de 
la vida civil o eclesiástica, 33 son obispos o arzobispos, y 35 son profeso­
res universitarios".

Las aportaciones fundamentales de la Universidad de Salamanca en 
América son las Constituciones, privilegios y planes de estudio; pero es en 
el campo de la ética de la conquista donde se realiza la principal contribu­
ción. Los presupuestos de Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Diego de 
Covarrubias, etc., quedaron fijados a través del trabajo directo de sus disci- 
pulos14 15. Por tanto influirá en los legisladores, gobernantes, misioneros, uni­
versidades, escuelas, etc; como ha señalado la Dr. Agueda Rodríguez Cruz 
el 70% de los consejeros del Real y Supremo Consejo de Indias son juristas 
formados en la Universidad de Salamanca, y ellos elaboraron las leyes de 
gobierno del Nuevo Mundo en el XVIl6.

III. Planes de estudio y régimen de vida

Otro dato clave para ver la dependencia de Salamanca se encuentra en 
los planes de estudio; así en Artes se estudiaba las Summulas de Domingo 
de Soto y en Teología se seguía la Summa Theologica de Santo Tomás 
como había logrado imponer Francisco de Vitoria en Salamanca pocos

14. Cfr. tablas recogidas en Agueda M. Rodríguez Cruz, Alumnos de la Universidad de 
Salamanca en América, en AA. W., La Etica en la conquista de América, op. cit, pp. 504-539. 
Cfr. Fr. Justo Cuervo (ed.), Historiadores del Convento de San Esteban de Salamanca, Impr. 
Católica Salmanticense, Salamanca 1914-1915, 3 Vol.

15. “El magisterio de Francisco de Vitoria se constituye así en foco de irradiación cultural. 
La Facultad de Teología es el centro nuclear de la Escuela. Se caracteriza por una actitud común 
ante la duda indiana en función de una misma comunidad de preocupaciones, de fuentes y de 
métodos. La fe en el indio y en su capacidad de libertad define la nueva ética de la conquista. 
La humanización de las relaciones entre indios y españoles condicionan su moralidad. Y el 
redescubrimiento del hombre y su realización histórica se constituyen en objetivo prioritario de 
su tratamiento metodológico. La Escuela adquiere su propia unidad dinámica en la comunidad 
de pensamiento y en ese esfuerzo común que culmina en grandes síntesis académicas" Luciano 
Pereña, La Escuela de Salamanca y la duda indiana, en AA.W, La Etica en la conquista de 
América, op. cit, p. 308. Cfr. Ibid. p. 310-311. Cfr. Juan de la Peña, Tractatus de bello contra insu­
lanos, Ed. CSIC, CHP IX-X, Madrid, 1982.

16. Cfr. Agueda M. Rodríguez Cruz, Alumnos de la Universidad de Salamanca en América, 
en AA.W., La Etica en la conquista de América, op. cit., p. 543-544.



V Centenario de Domingo de Soto... 35

años antes 17. Hay que tener en cuenta que la Teología de Salamanca se 
expande a otras Universidades españolas y europeas 18 y constituye una 
renovación teológica de primera magnitud19.

Para la obtención de grados los alumnos estudiaban dos años y medio 
de Artes según el curso de Domingo de Soto, y cuatro de Teología para el 
título de esta Facultad. Igual que en Salamanca mientras no se era bachiller 
en Artes no se podía empezar la Teología. Para bachiller en Derecho se 
necesitaban cuatro cursos anuales; con esto y cuatro años de pasante se 
podía ser licenciado. Las Ordenanzas de Felipe II de 1570 daban para el 
título de bachiller en Teología 2 lecciones de prima y víspera durante dos 
años; y si había Escritura, una de las lecciones sería de Prima o Víspera y 
la otra de Escritura20.

En Teología, como era común en Europa, había dos catedráticos; uno 
de Prima y otro de Víspera. El programa quedaba en cierto modo fijado por 
los profesores, no como en Salamanca que lo determinaba el Claustro. Así 
uno de los profesores leería la Prima Pars de la Summa Theologica de 
Santo Tomás y el otro la Secunda Secundae. Si uno de ellos lo hacía todo 
el otro explicaba la Tertia Pars y El Quartum Librum Sententiarum del 
Maestro Pedro Lombardo21.

Respecto a la entrega de los títulos y nombramientos de catedráticos, 
así como al calendario escolar de fiestas etc. , seguían a Salamanca22.

Ya desde 1580 una Cédula Real de Felipe II imponía a las 
Universidades de México y Lima la obligación de tener una cátedra de len­
guas indígenas, de modo que los sacerdotes que se ordenasen pudiesen 
pasar el examen de lenguas requerido para la evangelización; naturalmen­
te estas cátedras consolidaron el esfuerzo ya mantenido por la Iglesia del 
aprendizaje de esas lenguas y sirvió para la conservación posterior de la 
cultura indígena primitiva23.

17. Ibid. Sobre los cursos de filosofía según Domingo de Soto, se estudiarán sus famosas 
“Summulas” (Burgos 1529, Salamanca 1539), redactadas primero en Alcalá mientras fue cate­
drático de Artes y después reformada en Salamanca. Destacan también sus "Cuestiones sobre los 
ocho libros de los físicos de Aristóteles” (Salamanca 1545, 1551), donde expone sus teorías sobre 
la caida de los graves, citadas por Galileo y reproducidas en siglos posteriores por ejemplo Cfr. 
Nicoiás Concinas, Iuris naturalis etgentium doctrina, Venecia 1736.

18. Cfr. José Barrientos García, Cauces de influencia en europa, en AA.W., La etica de la 
conquista de América, op. cit., pp. 457-495.

19. Cfr. Melquíades Andrés, La Teología española en el siglo XVI, Ed. BAC, Madrid, 1976- 
1977, Vol. 2, p. 347.

20. Cfr. Méndez Arceo, La Real y Pontificia Universidad de México, op. cit., p. 105.
21. Ibid. p 304, ss.
22. Jiménez Rueda, Historia de la Cultura en México. El Virreinato, México, 1950, p. 276 ss.
23. Cfr. Juan Guillermo Duran, Los instrumentos americanos de pastoral (siglo XVL), Scripta 

Theologica XXI (2/1989), pp. 550-551. Pedro Boroes, El envío de misioneros a América durante 
la Epoca española, Salamanca 1977.



36 José Carlos Martín de la Hoz

La Universidad desarrollaba su actividad paralelamente a la formación 
de los candidatos al sacerdocio, por lo que la instalación de las capillas uni­
versitarias tuvieron gran importancia para mantener el vigor espiritual, que 
la docencia e investigación no cultivaban directamente.

Respecto a los libros se ha demostrado en estos años cómo los títulos 
que circulaban en Europa también lo hacían en America: Los inventarios 
que se conservan hablan de obras de teología, derecho, sagrada escritura, 
ciencias naturales, poesía, artes, libros piadosos etc. Un ejemplo es la exten­
sa obra Thesaurus indicas del jesuita Diego de Avendaño, escrita sin salir 
de Lima: por las citas de esa obra se puede descubrir la variada y actuali­
zada biblioteca que tenía a su disposición24.

En cuanto al régimen de vida resultaba bastante monótono: el curso 
duraba como en Salamanca del 18 de octubre al 24 de junio, aunque algu­
nos lugares lo extendía al 30 de julio. Las clases se sucedían con el adita­
mento del estudio de las lenguas indígenas. Es interesante comprobar que 
los alumnos tomaban notas en clase; lo que había logrado imponer costo­
samente Vitoria unos años antes en Salamanca aquí se hace ya con toda 
normalidad. También recogen de Salamanca las práctica de las Relecciones 
anuales pronunciadas por cada catedrático 2S, aunque tuvieron lugar muy 
pocas con el esquema salmantino.

Es de resaltar que Francisco Suárez pidiera que el peruano Juan Perlín 
fuese destinado a España para catedrático y que la Lógica escrita por el 
jesuita Antonio Rubio, profesor en México y en Córdoba del Tucumán, fuese 
recibida y aprobada “nemine discrepante’’por el claustro de Alcalá como su 
libro de texto26. Por tanto lograron tener cierto nivel académico. El número 
de obras teológicas publicadas en América y su contenido son otra prueba 
más como seguidamente veremos27.

24. Cfr. Fürlong, Bibliotecas argentinas durante la dotninación hispana, Buenos Aires, 
1944, pp. 31ss. Cfr. Egaña, Historia de la Iglesia en la América Española, Hemisferio Sur; Ed. 
BAC, Madrid, 1966, p. 623-624.

25. Cfr. José Carlos Martín de la Hoz, Las Relecciones Teológicas en Salamanca. Siglo XVI, 
Archivo Dominicano XIV (1993) pp. 149-194. Id. Las Relecciones Teológicas de Domingo de Soto: 
Cronología y ediciones, Scripta Theoiogica XVI (1-2/1984) pp. 433-441. Id, Domingo de Soto V 
Centenario, Archivo Dominicano 1991, pp. 201-203. Cfr. Beltrán de Heredia, El maestro 
Francisco de Vitoria, Barcelona 1939. Urdanoz, Las Relecciones Teológicas de Francisco de 
Vitoria, Madrid I960.

26. Egaña, Historia de la Iglesia en la América Española. Hemisferio Sur, op. cit, p. 622. 
Cfr. J. A. Salazar, Los estudios eclesiásticos superiores en el Nuevo Reino de Granada (1563-1810), 
Madrid, 1946, pp. 203-205. La aportación al mundo de las ciencias naturales, de la astronomía, 
de la ingeniería etc. , en América se anticipa al europeo, cfr. Egaña, op. cit. p. 623.

27. Cfr. Melquíades Andrés, Pensamiento teológico y cultura, Madrid, 1989, p. 129. Cfr. 
Gallegos Rocafull, op. cit. Josep Ignasi Saranyana, Grandes maestros de la Teología, op. cit., pp. 
207-255. En el siglo XVII continua esta tónica de buen nivel teológico: Cfr. las Comunicaciones 
presentadas en el III Congreso Los Dominicos en el Nuevo Mundo, Granada 10-14. IX. 1990 publi-



V Centenario de Domingo de Soto.., 37

IV. Desarrollo de los estudios de Teología.

El clima de las Universidades lo habían creado los misioneros y los 
Estudios Generales por parte de las diversas órdenes que se habían puesto 
en marcha.

Además hay que tener en cuenta que los pensadores que pasan a 
América son hombres del siglo XVI, en primer lugar son humanistas, están 
—muchos de ellos— formados en la renovación espiritual de España de 
Cisneros, en la Teológica de Salamanca, y son humanistas; aunque no se 
acercan al indio para estudiarlo sifio para llevarlo a la fe en el Evangelio28.

Se ha resaltado que las iniciativas que se toman a favor de los indios o 
en la construcción de la sociedad cristiana hay un trasfondo de la aplica­
ción de la Utopía de Tomas Moro29, por ejemplo en Vasco de Quiroga. 
También la influencia de Erasmo sobre el arzobispo Zumárraga por su ver­
tiente reformista y paulina 30. O que sobre los franciscanos de Nueva 
España, influía las ideas milenarístas de Joaquín de Fiore31. Con todo, nos 
parece que los elementos más influyentes son la reforma de la Iglesia espa­
ñola y en especial de las Ordenes religiosas, y la renovación del tomismo

cadas en Ed. Deimos de Madrid 1991. Por ej., José Carlos Martín de la HOZ, Francisco Navarrete 
O. P. , De Sensibus Sacrae Scripturae; L. Robles, la vida intelectual en Nueva España; A. 
Rodríguez, Universidades y Estudios Dominicanos en América; J. González, Cátedras 
Universitarias de la Orden Dominicana en América.

28. Cfr. Méndez Arceo, La Real y Pontificia Universidad de México, op. cit, pp. 19-39. Cfr. 
J. M. Beristain de Souza, Biblioteca hispanoamericana septentrional, o catálogo y noticia de los 
literatos que, o nacidos o educados o florecientes en la América Septentrional española, han dado 
a luz algún escrito o lo han dejado preparado para la prensa, 1521-1850, 5 Voi, México 1947. 
Cfr. Méndez Placarte, Humanismo mexicano del siglo XVI, p. VII.

29. Cfr. Egaña, op. cit, p. 680. Silvio Zavala, La Utopía de Tomás Moro en la Nueva España, 
México, 1937. Ideario de Vasco de Quiroga], México, 1941. Luciano Pereña (ed), Tomás López 
Medel. Colonización de América. Informes y Testimonios (1549-1572), Corpus Hispanorum de 
pace, Voi. XXVIII, CSIC, Madrid 1990, pp. 2-20. Francisco MartIn Hernández, Vasco de Quiroga, 
Salamanca 1992. Contra esta opinión está el profundo estudio de Paulino Castañeda, Don Vasco 
de Quiroga y su Información en Derecho, Porrua, México 1974.

30. Cfr. Gallegos Rocaeull, El Pensamiento mexicano en los siglos XVI y XVII, Ed. 
Universidad Autónoma de México, México, 1974, p. 202-208. Cfr. Carmen José Alejos-Grau, Juan 
de Zumárraga y su ‘Regla cristiana breve", Ed. Servicio de publicaciones de la Universidad de 
Navarra, Pamplona 1991, pp. 136-137.

31. Cfr. Georges Baudot, Utopía e Historia en México, Ed. Espasa Calpe, Madrid 1983. J. 
A. Maravall, La utopía politica-religiosa de los franciscanos en el Nuevo Mundo, Revista de 
Estudios Americanos, Sevilla, 1949, pp. 194-227. Contradice con profundidad estas teorías los 
Prof. Lino Gómez Cañedo Milenarísmo, escatologia y utopía en la evangelización de América en 
Ignasi Saranyana (dir. ), Evangelización y Teología en América (Siglo XVI), op. cit, Voi. II. pp. 
1399-1411, y Melquíades Andrés, En torno a las últimas interpretaciones de la primitiva acción 
evangelizadora franciscana en México, ibid, Voi. II, pp. 1345-1371. Cfr. Josep Ignasi Saranyana, 
Teología Profètica Américana, Colección Teológica, Ed. Eunsa, Pamplona 1991, pp. 44-47. El 
autor de esta monografía hace matizaciones muy interesantes a las afirmaciones teológicas que 
se han realizado quizás prematuramente. Josep Ignasi Saranyana-Ana de Zaballa, Joaquín de 
Fiore, Ed. Eunate, Pamplona 1992. Beatriz Fernández Herrero, La utopía de la aventura améri­
cana, Ed. Anthropos, Barcelona 1994, 255 pp.



38 José Carlos Martín de la Hoz

en Salamanca según el modelo del humanismo cristiano pero formando 
Escuela propia.

La llegada de abundantes libros es índice del interés por el estudio que, 
desde el primer momento, había en todas las órdenes religiosas, aunque 
más de los dominicos, agustinos y después los jesuítas32. Esa producción 
literaria, teológica, jurídica, filosófica etc., hacía que hubiera una gran con­
formidad de pensamiento con la Metrópoli33. Esto se manifestará en la 
misma producción teológica que se hace en América. García Icazbalceta 
reseña más de cien títulos publicados en el siglo XVI; ochenta correspon­
den a temas teológicos3'1. Según Lopetegui la tendencia estrictamente teoló­
gica está representada por obras del agustino Veracruz, fray Bartolomé de 
Ledesma O.P. , y fray Pedro de Agurto OSA.; la ascética y mística, por la 
publicación de la Teología mística de San Buenaventura, el Tripartito de 
Gerson, los coloquios de la paz y tranquilidad cristianas, en mejicano, de 
fray Juan de Gaona OFM, y la notable carta de avisos y apuntamentos de 
nuestro reverendísimo P. Fray Francisco Gonzaga, ministro general de toda 
la Orden de nuestro seráfico Padre San Francisco, en la que lamenta la 
decadencia y relajación de la Orden y propone medios de reforma"3S.

Desde el primer momento la cátedra de Prima de Teología36 ocupa el 
centro de la vida universitaria. Durante el siglo XVI se explicará a Santo 
Tomás por parte de todos los catedráticos, habrá que esperar al XVII para 
que se constituyan las diversas cátedras de las Escuelas Realista, Escotista y 
de Suárez: en todo caso no aparecerá la Escuela Nominalista37.

Se conservan muchas obras escritas por profesores universitarios de 
aquella primera época, lo que indica que junto a las tareas docentes se rea­
lizaba una labor investigadora38; también es llamativo el clima de serenidad

32. Cfr. Alvaro Huerca, La obra intelectual de la Orden de Predicadores en el Nuevo 
Mundo, en "Los dominicos y el nuevo mundo, op. cit. pp. 689-714. Cfr. Castro Seoane, La traída 
de libros y vestuarios en el siglo XVI de los misioneros desde sus conventos de Sevilla, pagada por 
el tesoro de la Casa de Contratación, Missionalia Hispánica 30 (1953) pp. 495-584, 33 (1954) pp. 
417-484.

33. Cfr. M. Cuevas, Historia de la Iglesia en México, Ed. Patria, México, 1946-1947, Vol. III. 
p. 498-548.

34. Cfr. García Icazbalceta, Bibliografía Mexicana del siglo XVI, Ed. Millares Cario, México 
1954.

35. Lopetegui, op. cit. p. 683.
36. Una relación actualizada de los catedráticos de Teología en México puede encontrar­

se en Jesús R. DIez Antoñanza, Relación de teólogos de la Real y Pontificia Universidad de México 
(siglo XVI), en Iosep Ignasi Saranyana (dir. ), Evangelización y Teología en América (Siglo XVI), 
op. cit, Vol. II. pp. 1141-1165.

37. Cfr. Egaña, op. cit. p. 622. Cfr. Vargas Ugarte, Historia de la Iglesia en el Perú, Vol. III, 
p. 386-387. Cfr. Cuevas, op. cit. Vol. II, pp. 305-429.

38. Cfr. J. M. Beristain de Souza, Biblioteca hispanoamericana septentrional, o catálogo y 
noticia de los literatos que, o nacidos o educados o florecientes en la América Septentrional espa­
ñola, han dado a luz algún escrito o lo han dejado preparado para la prensa, 1521-1850, 5 Vol, 
México 1947. Mauricio Beuchot, Filósofos dominicos novohispanos (entre sus Colegios y la 
Universidad), UNAM, México 1987.



V Centenario de Domingo de Soto... 39

teológica, en contraste con Europa, donde había estallado la reforma 
protestante; la temática abordada en América está más en consonancia con 
los temas de la Teología de los Sacramentos, la enseñanza de la Sagrada 
Escritura, manuales de predicación y exposiciones de la fe, y por supuesto 
lo referente a la llamada “controversia indiana”39, etc. Se puede hablar de 
una auténtica producción teológica americana, pues la necesidad de esta­
blecer la fe en pueblos de cultura tan diversa produjo un esfuerzo no sólo 
catequético sino también de una profundización teológica40.

Resaltaríamos las obras del catedrático de Prima en México y después 
en Lima Fr. Bartolomé de Ledesma O.P. De septem Novae Legis Sacramentis 
Summarium publicada en México en 1566 y De iustitia et iure pero que se 
perdió al enviarlo a España para su aprobación. Ledesma es tributario de 
Domingo de Soto, a quien sigue en sus disputas teológicas, no en vano fue 
discípulo suyo en Salamanca y perteneció a la misma orden41. Dentro de 
los tratadistas más importantes de los Sacramentos está fr. Pedro de Pravia
O. P. Catedrático de Artes en México y después catedrático de Prima en la 
misma Universidad sustituye a Ledesma. De Pravia se conserva en la 
Biblioteca Nacional de México un manuscrito fechado el 3 de noviembre de 
1596 y titulado De sacrosanto sacramento Eucharistiae (In Summam 
Theologiae Sancti Tommae, III, qq. 79-83), de una sólida riqueza teológica. 
Pravia conoce bien a los Salmantinos a quienes cita con frecuencia, pero es 
Domingo de Soto el que destaca por el número y la apoyatura que le da

39. Cfr. Iosep Ignasi Saranyana, Los grandes maestros de la Teología, op. cit. pp. 217-222. 
Pedro Borgues, Posturas de los misioneros ante la duda indiana, en Etica de la conquista, op. 
cit. pp. 604 y ss.

40. Cfr. Josep Ignasi Saranyana, Teología Académica y Teología profètica americanas (siglo 
XVI), Scripta Theologica XXI (2/1989) pp. 507-508. Pedro Borges, Historiografía de la evangeli- 
zación hispanoamericana en Valentín Vázquez de Prada (ed. ), Balance de la historiografía 
sobre Iberoamérica (1945-1988), Eunsa, Pamplona 1989, pp. 187-219. Dionisio Borobio García- 
Federico R. Aznaii Gil-Antonio García y García, Evangelización en América, Edición Caja de 
Ahorros y Monte de Piedad de Salamanca, Salamanca, 1988, pp. 196-240. Ana de Zaballa 
Beascoci iea, Transculturación y misión en Nueva España. Estudio histórico-doctrinal del libro de 
los “Coloquios" de Bernardino de Sabagún, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona, 1990. 
Paulino Castañeda (ed.) Bartolomé de las Casas. De unico vocationis modo, Obras Completas de 
Bartolomé de las Casas, Voi. 2, Ed. Alianza Editorial-Junta de Andalucía (Consejería de Cultura), 
Madrid 1990, XUII+627 pp. María Gracieia Crespo, Estudio histórico-teológico de la Doctrina cris­
tiana para instrucción e información de los indios por tnanera de historia, de fray Pedro de 
Córdoba (+1521), Eunsa, Pamplona 1988. Lino Gómez Cañedo, Evangelización y conquista. 
Experiencia franciscana en hispanoamérica, Porrúa, México 1988. José Manuel Paniagua, La 
evangelización de América en las obras del P. José de Acosta S.J. en Excerpta e Dissertationibus 
in Sacra Theología, 16 (Pamplona 1988) pp. 395-481. Josep M. Riera Sans, La actividad pastoral 
de Fray Alonso de Molina (1546-1565), en Excerpta e Dissertationibus in Sacra Theología, 19 
(Pamplona 1991) pp. 473-532. Primitivo Tineo, Los Concilios Limenses en la evangelización lati­
noamericana. Labor organizativa y pastoral del Tercer Concilio Límense, Eunsa, Pamplona 1990. 
Cfr. Iosep Ignasi Saranyana, Los grandes maestros de la Teología, op. cit. pp. 212-255.

41. Cfr. Iosep Ignasi Saranyana, Los grandes maestros de la Teología, op. cit. p. 235.



40 José Carlos Martín de la Hoz

para su discurso teológico"12, aunque se diferencia de Ledesma en que se 
distanció del maestro Segoviano cuando lo estimó conveniente.

Son importantes las aportaciones del catedrático de Prima en Teología 
y de Sagrada Escritura Fr. Alonso de Veracmz, O.S.A. De Dominio infide- 
lium et insto bello, publicada recientemente por E. Burrus43 y Speculum 
coniugiorum, México 1566. Siguiendo a Soto y a Toledo escribe las obras 
filosóficas Tratado de Súmulas, Resolución dialéctica, y Especulación Jísica, 
que formaban el curso completo de Artes. Es interesante resaltar que de Fr. 
Alonso de la Veracmz se conservan algunas Relecciones Teológicas. Una 
pmeba más de la aportación de Salamanca a América.

Fr. Tomás Mercado O.P, Profesor de Teología Moral en México escribe 
Suma de tratos y contratos publicada por primera vez en Salamanca en 
156944 y sobre filosofía escribe sus Comentarios al texto de Pedro Hispano, 
Comentarios a la Dialéctica de Aristóteles y otras obras menores; sigue a 
Santo Tomás de Aquino y también cita abundantemente a Domingo de 
Soto, en especial su tratado de Iustitia et iureAi.

El P. Esteban de Avila que fue el primer jesuíta que ocupó una cátedra 
de Teología en San Marcos y la regentó desde 1585 hasta su muerte en 
1601. Dos son las obras principales que nos ha dejado: un tratado teológi­
co canónico sobre las censuras eclesiásticas y un compendio de Teología 
Moral del doctor Navarro (Martín de Azpilicueta). 42 * 44 45

42. Cfr. Mauricio Beuchot, Fray Pedro dePraviay su tratado de la Eucaristía, enAA. W, 
Dominicos en Mesoamerica. 500 años, Provincia de Santiago de México, México 1992, pp. 131- 
144.

43 Se trata de una Relección refundida por el autor en el tratado De Dominio infidelium 
et iusto bello, y ha sido editado por Ernest J. Burrus, The Writings of Alonso de Vera Cruz, Ed. 
Spanish Writings, Roma-St. Louis, Mo. 1968-1969, Vol. II y III. Cfr. A. Bolaño e Isla, Contribución 
al estudio biobibliográfico de fr. Alonso de la Veracruz, México 1947, p. 23. Cfr. J. M. Gallegos 
Rocafull, El pensamiento mexicano en los siglos XVI y XVII, op. cit, p. 203. Prometeo Cerezo, 
Alonso de Veracruz y el Derecho de Gentes, Porrúa, México 1985. Id. Influencia de Alonso de 
Veracruz OSA en la Universidad de México, en Isacio Rodríguez (dir), Agustinos en América y 
Filipinas. Actas del Congreso Internacional, Ed. Monte Casino, Valladolid-Madrid 1990, pp. 385- 
411.

44. La obra de Mercado ha sido reeditada por Restituto Sierra Bravo, en la Editora 
Nacional, Madrid 1975. Cfr. Id., El pensamiento social y económico de la escolástica. Desde sus 
orígenes al comienzo del catolicismo social, ed. CSIC, Madrid 1975.

45. Lázaro SASTRe, -Nuevas aportaciones a la biografía de Tomás de Mercado» en I 
Congreso Dominicos en el Nuevo Mundo, Deimos Madrid 1987, pp. 675-688. Cfr. P. M. Abellán, 
-Una moral para comerciantes en el siglo XVI. Significación de la Suma de Fr. Tomás de Mercado 
en la Historia de la Teología Moral, en Miscelánea Comillas, 1951, p. 94. Jaime Brufau, -Francisco 
de Vitoria y Domingo de Soto. Proyección de su doctrina en la evangelización de América-, en 
Actas II Congreso Dominicos en el Nuevo Mundo, Salamanca 1990, ed. S. Esteban, Salamanca 
1990, pp. 43-60. Francisco Gómez Camacho, -Teología Moral y económica en los siglos XVI-XVII», 
en -Doctrina Social de la Iglesia y realidad socioeconómica», op. cit, pp. 197-204. D. 
Iparraguirre, -Francisco de Vitoria: una teoría social del valor económico», Bilbao 1957. Lázaro 
Sastre, -Teoría esclavista de Tomás de Mercado», En II Congreso -Dominicos en el Nuevo 
Mundo», op. cit., pp. 287-300.



V Centenario de Domingo de Soto... 41

Finalmente resaltaríamos al mexicano Juan Zapata Sandoval, profesor 
en México y Valladolid, con su tratado escrito y dedicado a los consejeros 
del Rey y a los gobernantes de las Indias en defensa de la igualdad políti­
ca entre indios y españoles 16.

Así pues, la obra educativa española en aquel primer siglo de presen­
cia en América puso en marcha muchas tareas, que aunque tardaran en 
fructificar, fueron los cimientos de una sociedad de nueva planta. Entre 
ellas destacan, por la profundidad y extensión de su significado e influen­
cia las universidades. La permanencia de Soto y en general de la Escuela 
de Salamanca, tanto en Teología como en Filosofía es continua hasta el 
final del siglo XVII, dando paso a la ilustración americana, de orientación 
tomista i7.

46. Juan Zapata y Sandoval, De iustitia distributiva et acceptationepersonarum disceptatio. 
Pro Novi Indianan Orbis rerum moderatoribus summisque et regalíbus consiliariis elaborata 
aequissimo eorum Praesedi consécrala, Valladolid 1609.

47. Cfr. AA.W, La América española en la Época de las Luces, tradición, innovación, 
representaciones, ed. Cultura Hispánica, Madrid 1988. Batía B. Siebzehner, La Universidad 
Americana y la ilustración, Col. Mapfre, Madrid 1994, pp. 174-179.





Las Beatas o 
de la Enseñanza,

Dominicas 
de Pamplona

José Goñi Gaztambide 
Pamplona

Proyecto de escuela de niñas

Se viene afirmando, sin pruebas, que la casa de las Beatas o Dominicas 
de la Enseñanza, de Pamplona, se fundó en 1400 reinando Carlos III el 
Noble; pero hasta ahora no se ha localizado ningún vestigio documental 
medievalAun suponiendo que se crease en 1400, quedaría por averiguar 
si ya entonces se dedicaba a la enseñanza de niñas o excluxivamente a 
recogimiento de sus moradoras.

El proyecto más antiguo de escuela de niñas, que conocemos en 
Pamplona, se remonta al año 1551. En sesión capitular, celebrada el 10 de 
julio de dicho año bajo la presidencia del obispo Alvaro de Moscoso, el 
canónigo hospitalero Martín de Aguirre dijo que otras muchas veces había 
suplicado verbalmente al cabildo que reformase su casa y dignidad en des­
cargo de su conciencia. Ahora presentó una petición escrita insistiendo en 
las mismas ideas. Desde hace muchos años vive con gran inquietud y escrú­
pulos de conciencia viendo que la rentas de su dignidad se han aumenta­
do, al paso que han disminuido sus obligaciones. Por eso, para tranquili­
dad de su conciencia, suplica que actualicen los estatutos antiguos, protes­
tando que está dispuesto a cumplir las obligaciones que se le impongan.

1. J. J. Martinena, La Pamplona ele los Burgos y su evolución urbana. Siglos XI1-XVI 
(Pamplona 1974) 250-251



44 José Goni Gaztambide

El obispo y el cabildo, después de aprobar el buen propósito y el celo 
del hospitalero, acordaron se fundase en la casa del hospitalero un colegio 
para 18 estudiantes pobres, semejante al que más tarde decretó el concilio 
de Trento en cada diócesis. Pero, por razones ajenas a la voluntad de los 
fundadores, el proyecto de colegio no llegó a convertirse en realidad.

Al mismo tiempo se intentó fundar en la hospitalería un orfanotrofio 
para 18 niñas pobres. El capellán debía “enseñar e instruir a las dichas huér­
fanas cada día un rato la Doctrina Cristiana y las oraciones de la Iglesia” 
entre la una y las dos de la tarde, pudiendo asistir también las niñas de la 
vecindad. La maestra debía enseñar a leer a las que pareciese que tenían 
habilidad y a todas les mostraría a coser, labrar e hilar, porque, en saliendo 
del colegio, debían vivir de su industria. No se admitirían antes de los seis 
años ni estarían después de los catorce. Aprenderían todas las labores 
domésticas, como barrer, fregar, hacer camas, preparar las mesas, quitar y 
coger manteles, hacer fuego, cerner y amasar el pan. En cumpliendo los 14 
años, las pondrían a servir en el plazo de seis meses.

Este proyecto, al parecer, corrió la misma suerte que el anterior2.

Escuelas de niñas en 1590

No obstante, las Constituciones sinodales del año 1590 dan a entender 
que las escuelas de niñas se hallaban bastante difundidas en la diócesis de 
Pamplona. El libro quinto de las mismas, título De magistris, cap. I, dispo­
ne “que ninguno ponga estudio de Gramática en este obispado, sin que pri­
mero sea examinado y con nuestra licencia, y lo mismo de los maestros de 
enseñar niños”. Tal es el resumen. El Texto dice lo siguiente:

“Mucho se debe mirar, que las primeras letras que se enseñan a los 
muchachos, sean por personas no solamente doctas en la arte que ense­
ñan, pero muy honestas, recatadas y corregidas en las costumbres, para 
que los niños de los tales con las letras aprendan buenas y cristianas cos­
tumbres. Por ende, sacro approbante sínodo, estatuimos y ordenamos, con­
formándonos con lo cerca desto estatuido por el sacro concilio de Trento, 
que de aquí adelante ninguno sea osado de poner estudio de Gramática 
en alguna villa o lugar deste nuestro obispado, sin que primero sea visto 
y examinado por Nos o nuestro vicario general o por la persona que para 
ello diputaremos, cerca de su vida y costumbres y ciencia, y tenga nuestra 
licencia, so pena de diez ducados para pobres y para la guerra, por mitad,

2. Arch. Catedr. Pamplo., Hospitalería, Arca I, letra L, faj, 2, n. 34-35. Cf. J. Goñi Gaztambide, 
Historia de los obispos de Pamplona, III (Pamplona 1985) 426-428; J. Vergara Ciordia, Colegios 
seculares en Pamplona (1551-734). Estudio a la luz de sus Constituciones (Pamplona 1991).



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 45

y que sea privado de le poner por seis años. Y en la misma pena incurran 
los maestros de los niños que pusieren escuela sin el dicho examen de 
vida y costumbres y en la Doctrina Cristiana, so pena de excomunión, el 
cual examen se haga por los curas. Y que los dichos maestros cada día por 
sí o por una persona enseñen la Doctrina y den noticia al cura de qué 
manera y cómo la enseñan, y que nuestros visitadores tengan cuenta de 
que esto se haga asi. Y que hagan lo mismo las maestras de labrar, a cuyas 
casas acuden las niñas”3.

Ni los maestros ni las maestras podían poner escuelas sin previo exa­
men sobre su vida y costumbres, y conocimiento de la Doctrina Cristiana. 
Unos y otros debían enseñar la Doctrina Cristiana diariamente por sí mis­
mos o por medio de una tercera persona. En ambos casos se trata de escue­
las privadas. Las maestras impartían sus enseñanzas en sus propios domici­
lios y eran bastante numerosas como para atraer la atención del sínodo. En 
el aspecto docente pronto fueron superadas por las Beatas de Pamplona.

Los ACUERDOS DE 1597

Su casa era un simple beaterio (de ahí el nombre de Beatas) o comu­
nidad de mujeres, que profesaban la regla de la Tercera Orden de Santo 
Domingo de Guzmán, sin templo y sin clausura. En 1597 la pequeña comu­
nidad se componía de cinco hermanas (sórores). Con licencia del Provincial 
de la provincia dominicana de España, las cinco, junto con el prior del con­
vento de Santiago de Pamplona, adoptaron los siguientes acuerdos: Como 
verdaderas religiosas, se llamarían con el modesto nombre de Sórores o 
Hermanas. En adelante emitirían los tres votos religiosos, es decir, además 
del voto de castidad, los de pobreza y obediencia a la priora, al general y 
al provincial. Harían renuncia de los bienes antes de la profesión, según lo 
prescribía el concilio de Trento4 y se usaba en los monasterios de votos 
solemnes. La última medida se refería a la aplicación de los bienes, en caso 
de disolución de la confraternidad5.

A los pocos años encontramos la comunidad organizada. Al frente de la 
misma se hallaba una priora, que gobernó la casa al menos desde 1608

3. Constituciones synodales del obispado de Pamplona, copiladas, hechas y ordenadas por 
don Bernardo de Rojas y Sandoval, obispo de Pamplona... en la Synodo que se celebró en su 
iglesia cathedral de la dicha ciudad en el mes de agosto de M.D.XC años (Pamplona 1591) f. 
137. Al aludir al concilio de Trento, en el margen se remite, sin duda por errata de impresión, a 
la ses. 20, cap. I, en lugar de la ses. V. Labrar significa coser, bordar o hacer otras labores muje­
riles (El Pequeño Esposa, Madrid 1987, p. 736).

4. Ses XXV, cap. 16 de Reform.
5. Súplica del obispo Andriani a la Santa Sede del 4 ag. 1856, en Arch. Dioc. Pampl., Caja 

41, (2), Pamplona, Dominicas Enseñanza.



46 José Goni Gaztambide

hasta 1616 inclusive. Los miembros de la misma se llamaban indistintamen­
te monjas, religiosas, sórores, beatas y dominicas. No se menciona la pala­
bra convento o monasterio, pero sí “la casa de la Orden de las Dominicas 
de esta ciudad” o simplemente “la casa”.

Por una “Cuenta de las medicinas que se han llevado para las señoras 
monjas dominicas”, formada a fines del año 1612 por el apotecario Martín 
Aroza, vecino de Pamplona, consta que el 11, 12 y 15 de enero de 1608 se 
sacaron medicinas de su botica para Sor María de la Presentación. No 
mucho después se llevaron medicinas para Sor Ana de la Madre de Dios, 
Ana de Eslava, religiosa, Ana de la Resurrección, y de nuevo para Sor Ana 
de la Madre de Dios. El 25 de mayo de 1612, para Violante de Agorreta. En 
otras cinco ocasiones dentro del mismo año para Sor Ana de Rocafort. 
Según el apotecario Aroza, el coste de las medicinas ascendía a 14 ducados, 
7 reales y 2 tarjas, pero sólo cobró 6 ducados el 5 de diciembre de 1612 y 
las religiosas no parecían dispuestas a pagar más, creyendo que ya habían 
pagado bastante y aun quizá demasiado.

El boticario, que no compartía su opinión, entabló demanda en el tri­
bunal eclesiástico contra “la priora de las dominicas de esta ciudad”, Sor 
Catalina de la Asunción. El juez dispuso que la priora compareciese el 3 de 
septiembre de l6l6 con carta de poder. Nueve días más tarde Sor Catalina 
de la Asunción, “priora de las beatas dominicas de la dicha ciudad”, firmó 
una carta de poder en favor de Luis de Oteiza, procurador de los tribuna­
les, al paso que el farmacéutico designó procurador suyo a Juan de 
Verástegui.

Este formuló una demanda muy sencilla. “Primeramente, que mi parte 
dio a cuenta y por orden de la dicha priora [luego Catalina de la Asunción 
era priora en 1608] las medicinas referidas en la cuenta que presentó para 
las enfermedades que tenían las monjas de su casa, que montan, conforme 
al concierto que se hizo, en doce ducados y 16 tarjas”6. Item, que sólo ha 
recibido seis ducados. La priora debe otros seis ducados y 16 tarjas. Pide 
que sea condenada con costas.

El procurador de las religiosas respondió que no había necesidad de 
pleitar, porque la priora se allanaba a pagar al boticario cuatro ducados por 
todo lo que pretendía, con que podía estar muy contento, ya que los apo- 
tecarios siempre abultaban las cuentas y, cuando las reconocían los médi­
cos, descontaban más de la tercera parte. Aroza debía contentarse con cua­
tro ducados.

6. Al dorso: Se valoraron en 14 ducados, 7 reales y 2 tarjas. Mediante el concierto queda­
ron en 12 ducados y 16 tarjas.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 47

El juez eclesiástico ordenó que el Dr. Azcona tasase las recetas, si no 
estuviesen tasadas, e hiciese la refacción de lo que fuere justo. El médico 
valoró las recetas en 544 tarjas, según el arancel del Reino, unas 200 tarjas 
menos de las reclamadas por el farmacéutico. “Catalina de la Asunción, 
beata recogida en la casa de la Orden de las dominicas de esta ciudad”, fue 
condenada a satisfacer cuatro ducados y 44 tarjas para fin de pago del valor 
de las medicinas, dentro de diez días, con costas, es decir, dos ducados 
menos de la cantidad exigida por el apotecario7.

El colegio de las beatas

Pero todavía no sabemos a qué se dedicaban las Beatas. Un proceso 
contemporáneo nos desvelará la incógnita. La iniciativa del pleito partió de 
las Beatas. El 13 de mayo de 1612, el licenciado Miguel López, abad de 
Lardón y tesorero general en el condado de Lerín, don Antonio de 
Biamonte Alvarez de Toledo, condestable de Navarra, duque de Alba y 
conde de Lerín, debidamente autorizado, dio en arriendo por 30 ducados 
anuales a Sor Catalina de la Asunción y a Sor Juana de Cristo, beatas domi­
nicas de la Tercera Orden de Santo Domingo, por sí y en nombre de las 
demás beatas, para tiempo de nueve años que comenzaron a correr el 14 
de noviembre de 1613, una casa sita en Pamplona en frente de la principal 
del condestable, residencia habitual de los obispos iruñeses, que estaba 
ocupada por Juan de Alonsorena, presbítero, corista de San Cernin y, aun­
que se le había notificado a tiempo la escritura de arrendación, se negaba 
a desalojarla. El procurador de las monjas pidió al tribunal civil que orde­
nase al corista que dejase libre la casa. Alonsorena replicó que la corte 
mayor de Navarra no era su juez legítimo.

Un mes más tarde (12 junio 1612) el duque de Alba escribió tres cartas 
en el mismo día en las que expresaba su satisfacción personal. Una al prior 
del convento de Santiago en la que le decía: “...A las Madres Beatas de ese 
sancto hábito he mandado dar la [casa] que tenía don Juan de Alonsorena 
y esta comodidad les hago con mucho gusto, así porque la merecen como 
porque lo ha pedido vuestra paternidad”. Las otras dos cartas a Petronila 
Pasquier y a Sor Catalina de la Concepción (!) eran similares.

Las Beatas escogieron su procurador. “En el locutorio de las Beatas 
Dominicas de la ciudad de Pamplona a 17 días del mes de noviembre del 
año de 1613-.-, constituidas Sor Catalina de la Asumpción y Sor Joana de 
Cristo y Sor María de la Presentación y Sor Ana de la Asunción y Sor Ana

7. Arch, Dioc. Pampl., C/673, n. 3, hojas 20.



48 José Goni Gaztambide

de Jesús María y Sor Graciosa de Santo Tomás y Sor Ana de la Cruz, todas 
religiosas y beatas dominicas profesas de la Tercera Regla de Santo 
Domingo de la dicha ciudad, las cuales confiesan que habiéndose juntado 
en el dicho locutorio, lugar donde se acostumbran juntar a otorgar las escri­
turas [tocantes] a ellas y al dicho colegio”, dieron su poder a Miguel de 
Araiz.

Alonsorena consiguió que su causa se remitiese al tribunal eclesiástico 
y alegó que el duque de Alba había dado contraorden al barón de 
Beorlegui, gobernador de su estado y procurador general, para que las 
Beatas no ocupasen la casa, porque la necesitaba para la jornada que en 
breve iba a realizar a Pamplona con su Majestad y porque, entrando las 
Beatas, de necesidad habían de transformar la casa en convento. No pre­
sentó prueba alguna, ni siquiera su propio contrato de alquiler.

Las Beatas firmaron una nueva carta de poder para litigar en el tribunal 
eclesiástico. El 7 de enero de 1614 Sor Catalina de la Asunción, priora, Sor 
Juana de Cristo, Sor María de la Presentación, Sor Ana de la Asunción y Sor 
Graciosa de Santo Tomás, beatas dominicas de la Tercera Regla de Santo 
Domingo, que “colegialmente” vivían en la ciudad de Pamplona, certifica­
das de su derecho por noticias, y las demás Beatas de dicho colegio, sus 
compañeras, habiéndose juntado en el locutorio de la casa en que habita­
ban, lugar usado en que otorgaban los autos tocantes a ellas y al dicho 
colegio, dieron su poder a Juan de Verástegui.

Alonsorena se las arregló para prolongar el pleito. Salió a la causa 
Antonio Fernández de Villarreal, tesorero general del duque de Alba (27 
enero 1614), oponiéndose a la pretensión de las monjas de ocupar la casa 
en que habitaba Alonsorena, ya que alterarían su estructura y la convertirí­
an en convento, y esto podría acarrear mucho daño al condestable. 
Alonsorena reclamó copia notarial de una carta escrita por el duque a su 
tesorero en el condado de Lerín, licenciado Miguel López, el 12 de junio de 
1613, que obraba en poder del propio destinatario. Aunque el juez accedió, 
la carta no fue exhibida ante el tribunal y el pleito quedó pendiente en este 
momento (6 de febr. l6l4)8. Las Beatas debieron de comprender que tení­
an perdido el pleito.

Este proceso nos ha dado a conocer que la casa de las Beatas era un 
colegio y un convento a la vez, con su locutorio, que servía de sala capi­
tular. Si era un colegio, las Beatas se dedicaban a la enseñanza9.

8. Ibtd., C/252, n. 18, hojas 38.
9. Alonsorena murió sin hacer testamento el 3 sept. 1643 en una casa del duque de Alba, 

sita a las espaldas de la principal que poseía en la calle Mayor, residencia habitual de los obis­
pos de Pamplona. Lindaba con casa de la viuda de Iruñuela (Ibid., C/784, n. 24).



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 49

Colegio acreditado

Su actividad docente resulta más clara en un tercer pleito, en el que se 
vieron envueltas incidentalmente. El 19 de mayo de 1610 María Adán López 
de Oco, doncella, vecina de Arróniz, fue depositada en poder de la priora 
de las Beatas de Pamplona por orden del juez eclesiástico. Antes había esta­
do depositada en el convento de San Benito de Estella. Después pasó a una 
casa particular de la misma ciudad, de donde se escapó y se refugió de 
nuevo en el monasterio de San Benito. Allí se veía asediada por unos y 
otros. Por eso el juez dispuso que se acogiese en el monasterio de Santa 
Engracia de Pamplona o en el de San Pedro de Ribas, extramuros de la 
misma ciudad. Pero ella o su padre prefirió el convento de las Beatas.

“Las hermanas Beatas” vivían en las casas de Lope de Esparza. “En 
Pamplona en el locutorio de las Beatas dominicas que colegialmente resi­
den en la dicha ciudad, sábado, a cinco de mayo de 1612, María Adán 
López, doncella”, dio todo su poder cumplido. Era una niña. Tan pronto 
decía blanco como negro. La casa de las Beatas es llamada beaterío, monas­
terio y colegio.

El 25 de septiembre de 1612 el procurador de Lázaro de Alava decía de 
María Adán López que, estando en las Beatas de Santo Domingo, “demás 
que se enseña a bien vivir y en cosas de mujer honrada, muchas personas 
principales envían sus hijas a las dichas Beatas que las enseñen y la dicha 
María tiene compañía y buen entretenimiento con ellas y no la obligan a 
trabajar ni madrugar, sino conforme ella gustare, y la regalan y hacen buen 
tratamiento”.

“La Priora y las Beatas dominicas desta ciudad” pidieron se les pagasen 
los alimentos a razón por lo menos de 40 ducados por año. Aún no habí­
an recibido más que 21 ducados (26 sept. 1612). Más tarde reclamaron el 
pago de cinco años.

No seguiremos el desarrollo del pleito. Su interés radica en que apare­
ce claramente que las Beatas de Pamplona tenían un colegio, al que acudí­
an las hijas de las familias principales de la ciudad, cosa insólita en aquel 
tiempo en Navarra10.

10. Ibid., C/261, n. 11.



50 José Goni Gaztambide

Las Beatas, tocadoras de arpas

Todavía es más insólita la siguiente noticia. En 1662 se consignaron diez 
reales por un mazo de cuerdas para las monjas, cuya filiación religiosa no 
se indica. En 1663 se descorre en parte el velo del misterio. Juan Martínez 
de Yábar recibe once reales para cuerdas del arpa en la octava del Corpus 
y en Navidad, y el organista Diego Galindo otros once para cuerdas de las 
monjas en la octava del Corpus. En 1668 se dan once reales a don Lope 
Sanz, organista, “para cuerdas de las arpas de las monjas”. No se vaya a 
creer que las arpas eran propiedad del convento ni que tocasen en su igle­
sia. Las arpas eran del cabildo y las monjas las tañían en la catedral de 
Pamplona.

En 1675 las monjas no tocaron las arpas en la octava del Corpus, sino 
unas muchachas desconocidas, sin duda alumnas suyas. En 1676 las mon­
jas volvieron a tañer las arpas. Este año por primera vez el cabildo puso en 
manos del organista dos reales de a ocho para que diese de merendar a las 
músicas. En el mismo año se entregaron 16 reales al organista para que se 
sirviese una merienda a las monjitas. No sabemos si las dos partidas tenían 
un mismo destinatario o no. Lo cierto es que la idea de la merienda fue aco­
gida con satisfacción, pero supo a poco. En 1678 el cabildo elevó a 50 rea­
les la partida de “la merienda de las músicas”. En 1679 las muchachas vol­
vieron a manejar las arpas y se comieron la merienda.

En las cuentas del año 1681 se encuentran noticias más precisas. Todos 
los años se ponían a disposición del organista 50 reales para que diese de 
merendar a las muchachas que cantaban y tañían las arpas en las siestas de 
las fiestas de la octava del Corpus. Las piadosas monjas, que durante 
muchos años habían sonado las arpas desinteresadamente, desde la apari­
ción de la merienda, encontraron unas concurrentes peligrosas en unas 
ignoradas muchachas que las eliminaron bien pronto. Si las muchachas eran 
alumnas suyas, la cosa se les haría más llevadera.

Los diccionarios de la lengua castellana explican que la palabra siesta 
tiene, además de los sentidos que todo el mundo conoce, otro un poco 
raro: “Música que en las iglesias se canta o toca por la tarde”. Como la músi­
ca solía cantarse o tocarse en honor del Santísimo Sacramento expuesto a 
la adoración de los fieles en la custodia, se llamó siesta a la exposición 
misma del Santísimo, al menos en la catedral de Pamplona".

Las monjitas, a las que se alude en las cuentas de la sacristía de la cate­
dral iruñesa como tocadoras de arpas, por exclusión no podían ser otras 11

11. J. Goñi Gaztambide, La Capilla Musical de la Catedral de Pamplona en el siglo XVII 
(Pamplona 1986) 48.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 51

que las Beatas dominicas, las únicas que no estaban sometidas a una clau­
sura rigurosa, por más que lo intentó el provincial Juan Martínez de Prado.

Mandatos de visita

Este sabio profesor y escritor, autor de numerosas obras de Filosofía y 
Teología12, visitó la casa de las Beatas en el año 1664, dejando varios man­
datos. Así urgió a la priora la observancia de los votos y de las constitucio­
nes de la Tercera Orden y, para disipar toda duda y porque las hermanas 
no habían sido bastante advertidas sobre la naturaleza de sus votos, decla­
ró que, según los papas Sixto IV, Julio II, Paulo III y otros, los votos emiti­
dos por ellas eran solemnes y sobre esto no cabía duda alguna. Ordenó al 
prior del convento de Santiago de Pamplona que, como vicario suyo, en el 
momento de recibir la profesión, advirtiese a las hermanas que se trataba 
de votos solemnes. Ninguna debía ser admitida a la toma de hábito ni a la 
profesión sin licencia del mismo, que debería pedir para cada una, y que 
la priora no podría ser reelegida, terminado el trienio, sin previa licencia y 
subdelegación. Dispuso que, puesto que por la estrechez de la casa no se 
podía guardar la clausura, que las monjas no saliesen de casa sino de tres 
en tres o de cuatro en cuatro, con licencia de la priora, que sólo la conce­
dería para oír misa, recibir los sacramentos y practicar las demás obras de 
piedad en la iglesia del convento de Santiago, a la cual irían por el camino 
más corto sin torcer a otra parte. Mandó también que los hombres no entra­
sen en el convento, a no ser por precisa necesidad, y que en la recepción 
de los sacramentos se eximiesen tanto ellas como las niñas internas y las 
criadas, de la jurisdicción del párroco, en cuyo territorio estaba ubicada la 
casa, y se enterrasen en la iglesia de Santiago.

Tales mandatos no se observaron, al menos en tiempos posteriores. 
Porque, aunque las religiosas se confesasen con los frailes predicadores y, 
hecha la exploración, emitían la profesión en presencia del prior, no fueron 
visitadas por ningún otro provincial ni se les advertía del carácter solemne 
de sus votos ni se guardaba la clausura, puesto que la entrada estaba abier­
ta a voluntad de las hermanas. Además, todavía permanecían bajo la juris­
dicción del párroco de San Cernin, del cual recibían los sacramentos en el 
artículo de la muerte.

12. Diccionario de Historia eclesiástica de España, III (Madrid 1973) 1435 (G. Fraile).



52 José Goni Gaztambide

Bien pesado esto y lo que decían hombres honrados y doctos, el obis­
po Severo Andriani dudaba si las Hermanas de Pamplona eran verdaderas 
religiosas, aunque ellas así lo creyeran,3.

En 1733 el vicario de San Cernin, licenciado Joaquín de Muru, en su res­
puesta a la circular relativa al informe de visita ad limina, declaró que en 
el término de su parroquia existía “la casa de las Beatas de Santo Domingo”, 
con su oratorio propio. El obispo, en su relación, menciona la casa de las 
Terciarias de Santo Domingo en Pamplona y oyra de Terciarias Capuchinas 
en Lerín13 14 (no dos casas de Beatas en Pamplona).

Las Beatas, maestras de Pamplona

A raíz de las cortes generales de Navarra de 1780-1781 subió el papel 
de las Beatas. La ley 41 de dichas cortes mandó erigir escuelas de niñas en 
las ciudades, villas y poblaciones más importantes del Reino. El ayunta­
miento de Pamplona hizo serios esfuerzos por cumplir los deseos de las 
cortes. Creó la Junta de Estudios y Escuelas, y en 1782 lanzó una convo­
catoria para cubrir las futuras plazas de maestras. Seis aspirantes presenta­
ron sus memoriales. Los ediles, considerándose incompetentes para juzgar 
de la suficiencia de las candidatas, encomendaron esta tarea a las madres 
Beatas. El resultado del examen, realizado por la priora Juana María de 
Santo Tomás de Aquino y por Sor Felicia de Jesús, maestra, fue bastante 
negativo.

El ayuntamiento no vio mejor solución que encomendar la enseñanza de 
las niñas de toda la ciudad a las madres Beatas, que gozaban de merecido 
prestigio. Entabladas las correspondientes negociaciones, las Beatas acepta­
ron encargarse de la “general, cristiana, civil y política educación de todas 
las niñas del pueblo” de Pamplona. Quedaba prohibida cualquier otra escue­
la pública. Si alguna niña prefiriese asistir a escuelas privadas, pagaría la con­
tribución como si realmente acudiese a la única escuela pública. La ciudad 
pondría aseadas y corrientes las piezas necesarias en la casa inmediata a la 
principal en que habitaban las beatas, colocando a expensas del ayunta­
miento las mesas, bancos, muestras, cortes de pluma y demás utensilios 
necesarios para la enseñanza en cinco salas distribuidas en tres pisos.

Las Beatas, por su parte, se obligaban en primer lugar a enseñar a las 
niñas la Doctrina Cristiana, el santo temor de Dios, leer, escribir, contar, 
hilar a ateca o a torno, coser, hacer medias, calceta, encajes y todas las

13. Súplica cit. en la nota 5.
14. Caja visita ad limina, carpeta de la Cuenca.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 53

demás habilidades mujeriles. Y en segundo lugar a poner maestras hábiles 
y competentes. La ciudad contribuiría con 400 pesos anuales en concepto 
de remuneración de su trabajo y alquiler de la casa. Y cada una de las niñas 
principiantes, con un real mensual de plata fuerte y las adelantadas con una 
peseta también mensual (31 agosto 1798).

Se fijó la apertura para el 1 de marzo de 1799, ordenando se publicase 
por bando para conocimiento de todos los vecinos. Para el 29 de marzo del 
mismo año habían acudido a las aulas 182 niñas. Dos meses después el 
número de alumnas había descendido a 166 a causa de la guerra contra 
Francia. La Junta advirtió que estas 166 niñas sólo eran atendidas por cua­
tro maestras, sin la debida separación entre las que aprendían a coser y bor­
dar, y las que trabajaban calceta, estando completamente vacía la sala más 
capaz. Así, pues, la Junta propuso a las Beatas que proporcionasen dos 
maestras más para la enseñanza de las niñas, que éstas se repartiesen en 
todas las salas disponibles y que media hora antes de la terminación de las 
clases, las maestras examinaran la labor de cada alumna y corrigieran sus 
defectos. Con estas acertadas medidas mejoró la calidad de la enseñanza, 
pero no la retribución, ni siquiera cuando el número de maestras llegó a 
doce. El ayuntamiento no varió su aportación de 400 pesos, con lo que las 
escuelas públicas de las Beatas le resultaban mucho más económicas que 
si hubiera contratado maestras seglares15 16 17.

En 1801 decía una memoria enviada por el secretario del ayuntamiento 
a la Real Academia de la Historia: “La enseñanza pública de las niñas está 
únicamente encomendada a las Madres Beatas de la Orden Tercera de 
Santo Domingo, con las cuales aprenden la Doctrina Cristiana, a leer y escri­
bir, hacer calcetas y medias, coser camisas y camisones y otras costuras, y 
bordar con alguna perfección” '6.

Al año siguiente el Diccionario geográfico-histórico de España, de la 
Real Academia de la historia, afirmaba que, como la ubicación de las escue­
las de las Beatas favorecía poco la concurrencia, el ayuntamiento trataba de 
establecer maestras por barrios para mayor comodidad de los vecinos y a 
fin de propagar las labores mujeriles y la instrucción del Catecismo y buena 
moral. Tales proyectos no cuajaron, quizá por su elevado coste n.

En 1814 concurrían 140 niñas y dejaban de hacerlo otras muchas, por­
que funcionaban varias escuelas particulares18. En el mismo año el obispo

15. Arch. Mun. Pampl., Enseñanza Pública. Primeras letras, leg. 1, Libro de la Junta de 
Estudios y Escuelas, ff. 27-31 v. Cf. M.a Pilar Serna Miguel, La Instrucción Pública en Navarra de 
1780 a 1833 (Pamplona 1990) (estudio exhaustivo).

16. Publ. Martinena, 28.
17. Diccionario geográfico-histórico de España, de la Real Academia de Historia, II 

(Madrid 1802) 235-236 0- Traggia).
18. Libro de la Junta, 67.



54 José Goni Gaztambide

de Pamplona, Veremundo Arias y Teixeiro informaba a la Santa Sede, que 
en la diócesis había 30 monasterios femeninos, entre ellos uno en 
Pamplona para la enseñanza de las niñas, de las que algunas viven dentro 
del monasterio, juntamente con las monjas, y otras asisten desde sus casas 
a instruirse. Estas religiosas visten el hábito de Santo Domingo y, aunque 
no profesan la clausura, la guardan en cierto modo, pues que viven en lugar 
separado y nunca salen del monasterio, si no es para ir a la iglesia de Santo 
Domingo, que está cerca del mismo19.

Ampliación del Colegio

El número de alumnas fue en aumento, de suerte que en 1819 las aulas 
resultaban insuficientes e insanas por falta de ventilación. El ayuntamiento 
confió la solución al arquitecto Pedro Nolasco Ventura, quien presentó dos 
proyectos. Uno consistía en levantar dos pisos en la casa de las Beatas, en 
los que podría colocarse una séptima parte, aproximadamente, de las cole­
gialas que entonces frecuentaban las aulas. El segundo proyecto consistía 
en levantar otro piso más, tres en total, con una capacidad global mucho 
mayor. El primero costaría 25.000 reales y el segundo 37.297. Si se eligiese 
el segundo, las Beatas contribuirían con 1.200 pesos.

La ciudad se inclinó por el segundo proyecto y aceptó la oferta de las 
monjas. Las obras comenzaron el 2 de agosto de 1819, pero no tardaron en 
paralizarse al haber optado por un tercer proyecto. A cuenta del erario 
municipal se construirían nuevas salas para escuelas de niñas en un solar 
propio de la casa Beaterio, que las madres venderían a la ciudad en toda 
propiedad y dominio por título de renta pura, lisa y llana, previa valoración 
de peritos.

Se ajustó un nuevo convenio. Cada una de las partes conservaba su 
libertad para continuar con la enseñanza. La ciudad podía suspender la 
enseñanza o privar a las Beatas de la dirección de las escuelas. En este 
supuesto, la ciudad daba opción a las Beatas para adquirir de nuevo el 
terreno y el nuevo edificio, dejando un tanto como plazo para poder bus­
car nuevo edificio por parte de la ciudad o para conseguir las Beatas el 
dinero necesario para ello. Las Beatas franquearían la entrada a las nue­
vas escuelas por la calle de las Pellejerías (actual calle de Jarauta) y la ciu­
dad dejaba libre la casa contigua al Beaterio, cedida en 1798 para la 
escuela de niñas y contribuiría con 400 pesos en concepto de salario de

19. J. Goñi Gaztambidi:, La diócesis de Pamplona en 1814 vista por su obispo, en “Príncipe 
de Viana” 33 (1972) 384



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 55

las Beatas, como estaba estipulado anteriormente. En 1826 se concluye­
ron las nuevas escuelas20.

Estadística de alumnas

En 1828 las Beatas, a instancia de la ciudad, aceptaron admitir en su 
casa a señoritas en régimen de media pensión, retirándose a sus casas sólo 
por la noche.

En 1831 concurrían a las clases 478 niñas, de las cuales 150 eran escri­
bientes y aritméticas, 120 aprendían a leer y hacían labores de punto, 112 
estudiaban las sílabas y 96 aprendían las letras. Doce religiosas atendían a 
las alumnas y percibían de ellas 8.600 reales vellón, además de la cuota fija 
de 400 pesos, equivalentes a 6.023 reales vellón y 26 mrs. Ciento veinte 
niñas recibían la enseñanza gratuitamente21.

En 1834 el obispo Severo Andriani, en su informe a Roma sobre el esta­
do de la diócesis, se limitó a copiar a la letra el pasaje que su antecesor 
Arias había dedicado a las Beatas 20 años antes22.

El obispo Andriani y las Beatas

Desde 1837, al ser suprimido el convento de Santo Domingo en virtud 
de la ley desamortizadora de Mendizábal, la comunidad de Beatas, con 
aprobación del Ordinario, estableció la clausura, pues sus leyes no les per­
mitían salir más que para oír la Santa Misa, confesar y comulgar en la igle­
sia de los padres dominicos. Desde el 21 de febrero de dicho año la comu­
nidad y sus educandas asistieron a la Santa Misa en el oratorio propio, guar­
dando clausura voluntaria en adelante de una manera ininterrumpida. En el 
siguiente año 1838 el papa Gregorio XVI concedió autorización para tener 
el Santísimo Sacramento de una manera permanente y poder celebrar dos 
misas diarias, así como para confesar y comulgar aun de precepto pascual. 
Así lo afirma el Resumen de la Crónica de la comunidad de MM. Dominicas 
de Pamplona.

Este Resumen mecanografiado, posterior al año 1951, se deshace en ala­
banzas del obispo Andriani. “El Excmo. Sr. Don Severo Andriani tuvo para 
esta comunidad tan delicadas atenciones, tomó con tanto interés el desa­
rrollo material y espiritual de la misma, que se contituyó su protector, su

20. Serna, 269-270; M. Arigita, Estadística de 1904, 75.
21. Serna, 294 y 329.
22. Arch. Dioc. Pampl., Caja 209.



56 José Goni Gaztambide

padre, su bienhechor, su director, su todo. Gracias a sus consejos y ayuda, 
la enseñanza se desarrolló, el convento se ensanchó, se edificó la iglesia, 
las religiosas tuvieron en él un verdadero director y confesor extraordina­
rio. Viendo su excelencia el buen espíritu de aquellas religiosas, les refun­
dió las Constituciones y sería cosa larga describir las pruebas de interés que 
siempre dio a la comunidad”23 24.

La fundación Esáin

En 1837 se adjudicaron a las Madres Beatas los bienes y rentas del 
mayorazgo fundado por Juan Miguel de Esáin en 1757, una vez que se 
extinguió la sucesión directa. En los seis primeros años los patronos entre­
garon directamente a las Beatas las rentas de la fundación. Y no les ven­
drían mal, ya que estaban sufriendo las consecuencias de la desamortiza­
ción. En 1845 el estado del edificio era bueno, pero no pasaba de ser una 
simple casa u. Se les despojó de dos casas en Pamplona, 16 robadas de 
viñas, 306 robadas y 4 almutadas de tierra de secano, 52 robadas y 10 
almutadas de tierra lieca''de 169 robadas y 6 almutadas de olivares y de 
48 censos con un capital de 669-109 reales vellón, que redituaba 21.787 
rs. vn. y 13 mrs.25 En conjunto, su fortuna inmobiliaria era pequeña y ocu­
paba el penúltimo lugar entre los conventos de monjas de Navarra, pero 
el convento no fue clausurado por dedicarse a la enseñanza 26. En 1839 
pidieron la anulación de las ventas por falta de propaganda, pero no se 
les hizo caso27.

En cuanto a la fundación Esáin, en 1843 cambió la forma de pago. El 
patronato entregaba en la depositaría municipal el producto de las rentas y 
el ayuntamiento pasaba una cantidad anual a las monjas, inferior a la que 
recibía.

En 1873 se empeoró la situación. El ayuntamiento quitó a las Beatas 
la enseñanza pública de las niñas y, sin embargo, se quedaba con los 
ingresos de la fundación contra la voluntad explícita del Sr. Esáin. Entre 
1843 y 1873 el patronato entregó a las arcas municipales 239-995,73 rea­
les, y desde 1873 a 1879, 57.000,73 reales. Estos 57.000 reales y pico se 
los quedó el ayuntamiento y, al parecer, también parte de la cantidad

23. Resumen, p. 3 (Ibid. Caja 41).
24. J. Donézar, El destino de los edificios-conventos navarros en tiempo de Mendizábal, en 

“Prínc. Viana” 33 (1972) 289.
25. J. M. Mutiloa, La desamortización eclesiástica en Navarra (Pamplona 1972) 607, 618 

y 666.
26. J. Donézar, La desamortización de Mendizábal en Navarra (1836-1851) (Madrid 1975)

171.
27. Ibid., 163.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 57

anterior. La priora rogó a los patronos que entregasen al convento las ren­
tas de la fundación. El ayuntamiento no tenía por qué intervenir en este 
asunto (1 mayo 1880)28.

Las Beatas, normal de Maestras

Las investigaciones de María Ester Guibert le han llevado a la conclu­
sión de que “en 1841 la Escuela de las Beatas, además de ser centro esco­
lar de niñas, cumple la misión de formar maestras de Instrucción Primaria. 
Se rige por el Reglamento dispuesto para el curso normal de maestras de 
educación primaria elemental, elaborado por la Comisión Provincial de 
Instrucción primaria. Se la puede considerar como un precedente de la defi­
nitiva instalación de la Escuela Normal de Maestras de Instrucción 
Primaria, que tuvo lugar en 1847”. Las fuentes no le permiten precisar 
cuánto tiempo el colegio de las Beatas estuvo cumpliendo esta misión29.

Elogios de Pascual Madoz

En 1849 el pamplonés Pascual Madoz tejió un informe elogioso del 
Colegio. “Las escuelas de niñas ocupan un buen edificio en la calle de la 
Pellejería, con vastas salas para las respectivas clases. Están dirigidas por la 
comunidad de Beatas titulada de Santa Catalina de Sena. Concurren a ellas 
sobre 500, de las cuales son gratuitas una 150, pagando las otras una retri­
bución mensual que no excede de cuatro reales vellón, cuyo producto 
anual se gradúa en 7.200 reales, que son para las maestras. Reciben, ade­
más, éstas de los fondos municipales 6.000 reales al año en remuneración 
del servicio y trabajo que prestan. Limitábase la enseñanza de estas escue­
las a todo lo que comprende el reglamento del ramo, con las labores pro­
pias del sexo; pero desde el año último se han aumentado las clases del 
planchado, cortes de trajes, bordado superior y otras, de manera que se ha 
elevado con tan grandes mejoras a la categoría de las de primera clase”30.

28. Arch. Dioc. Pampl., Caja 41; M. Núñez de Cepeda, La beneficencia en Navarra a través 
de los siglos i Pamplona 1940) 350-351.

29. M. E. Guibert, Historia de la Escuela Normal de Navarra (1831-1931) (Pamplona 
1983) 61 y 44-45.

30. P. Madoz, Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus posesiones de 
Ultramar, XII (Madrid 1849) 654



58 José Goni Gaztambide

Las Beatas y el concordato de 1851

En 1851 el ministro de Gracia y Justicia, Lorenzo Arrazola, enterado de 
la exposición elevada por la priora de las religiosas dominicas, llamadas 
Beatas, de esta ciudad solicitando permiso para admitir novicias y darles la 
profesión, teniendo en consideración el informe del obispo de Pamplona 
sobre el particular y el celo con que la comunidad se dedicaba a la ense­
ñanza de las niñas, autorizó al obispo para la admisión de seis novicias y 
su consiguiente profesión con las formalidades prescritas en las 
Constituciones de la Orden, bajo las condiciones siguientes: las agraciadas 
no gozarían nunca derecho a pensión del Estado; aportarían dotes confor­
me a los estatutos y prácticas de la comunidad; la dote no podría consistir 
en fincas aunque sí en censos constituidos sobre ellas y, si la dote consis­
tiese en dinero, el diocesano entendería en que se colocase con las garan­
tías oportunas31.

El 2 de agosto del mismo año 1851 el obispo Andriani concedió licen­
cia para la bendición de la iglesia de las Beatas Dominicas, que fue abierta 
al público. Más tarde, a instancias de la priora Sor Evarista de San Vicente, 
el vicario general vino en que se entregaran a la iglesia de las Beatas dos 
altares que habían pertenecido a la iglesia del convento de Santiago de 
Pamplona (20 junio 1877)32.

El artículo 30 del concordato de 1851 disponía: “Se conservará el 
Instituto de Hijas de la Caridad... También se conservarán las casas de reli­
giosas que a la vida contemplativa reúnan la educación y enseñanza de 
niñas u otras obras de caridad. Respecto a las demás Ordenes, los prelados 
ordinarios, atendidas todas las circunstancias de sus respectivas diócesis, 
propondrán las casas de religiosas en que convenga la admisión y profe­
sión de novicias y los ejercicios de enseñanza o de caridad”.

Fuera de las Beatas de Pamplona y de la Congregación de la Enseñanza 
de Tudela, más tardía que las Beatas, las religiosas rechazaron la dedicación 
a la enseñanza de las niñas, como incompatible con la vida contemplativa. 
En cambio se mostraron dispuestas a ejercer algún tipo de caridad que no 
las distrajese demasiado.

El 10 de diciembre de 1851 el obispo Andriani propuso al Gobierno 
la lista de los 30 conventos de religiosas que habían de subsistir en la dió­
cesis, quedando por consiguiente expeditas en ellos la admisión y profe­
sión de novicias en la forma debida y con sujeción al reciente concorda­
to hasta completar el número máximo de religiosas prefijado por el pre­

31. Arch. Dioc. Pampl., Caja 41.
32. Ibiíl. Don Juan Sarrasín, archivero que fue del Diocesano, anotó en sus apuntes la 

fecha de la licencia para la bendición de la iglesia.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 59

lado como conveniente a cada comunidad, con la obligación para lo suce­
sivo de agregar cada una a los ejercicios de la vida contemplativa los de 
la enseñanza o beneficencia. El nuevo ministro de Gracia y Justicia, 
Ventura González Romero, aprobó la propuesta el 9 de febrero de 1852. 
Cinco días más tarde el obispo retransmitió la fausta noticia a cada de una 
de las 30 comunidades33 34.

Las Beatas no dudaron en optar por la enseñanza, que venían practi­
cando al menos desde principios del siglo XVII. Los demás conventos debí­
an entregar al Hospital General de Madrid diez arrobas de hilas y dos mil 
varas de vendas, sin perjuicio de las que entregarían a los hospitales de 
Pamplona, Tolosa y San Sebastián. Las religiosas estaban muertas para 
adquirir bienes, pero no para trabajar de balde en provecho del Estado. La 
lista de los 30 conventos femeninos con el número máximo de miembros 
que había de tener cada uno, se publicó en la “Gaceta de Madrid” el 17 de 
junio de 1852. Las Beatas de Pamplona no podrían pasar de 30 religiosas, 
dedicadas a la enseñanza33. En 1808 había en la diócesis 32 conventos y 848 
religiosas. En 1852, 30 coventos y 158 religiosas35.

El 20 de agosto de 1852 poblaban el convento de dominicas de 
Pamplona once religiosas pensionadas, que cobraban diariamente cinco 
reales de vellón cada una, al paso que todas las demás de otros conventos 
sólo percibían cuatro reales de vellón diarios. Se llamaban en el siglo y en 
el convento de la siguiente manera:

M.a Mercedes Echeverría 
Juana M.a Goicoechea 
M.a Bautista Martiñena 
Francisca Tabar 
Martina Guembe 
Andresa Gainza 
M.a Martina Gúrpide 
Laureana Viguria 
Juana Antonia Arribillaga 
Ildefonsa Muru 
Cipriana Gainza

M.a Mercedes de San Vicente Ferrer 
Juana M.a de San José 
Bautista del Rosario 
Francisca de la Concepción 
Martina de Santa Catalina 
Andresa del Rosario 
María de la Asunción 
Laureana de Santo Domingo 
Juana Antonia del Rosario 
Ildefonsa de Santa Juana 
Cipriana de la Santísima Trinidad36.

33. Ibicl., Caja 437, n. 9 El convento de las Religiosas de la Compañía de María, dedicadas 
a la Enseñanza de las jóvenes, se fundó en virtud de una escritura del 22 de mayo de 1688 
(Núñez de Cepeda, 364; J. R. Castro, La enseñanza en Tuclela, en Miscelánea tudelana, Tudela 
1972, p. 187-239).

34. Arch. Dioc. Pampl., Caja 437, n. 9-12.
35. Ibid., Caja 437, n. 9.
36. Ibid., Caja 437, n. 12.



60 José Goni Gaztambide

Es de suponer que además integrarían la comunidad las seis candidatas 
autorizadas por Arrazola para tomar el hábito y emitir la profesión.

En 1855 la comunidad comenzó la obra del nuevo convento, un edifi­
cio funcional y muy capaz37 38. Además las Hermanas, que en 1856 eran vein­
te anhelando sumamente servir a Dios con más perfección, aceptaron las 
Constituciones que el obispo Andriani había formado a instancias de las 
mismas religiosas, ampliaron la casa, levantaron la iglesia, guardaban estric­
tamente la vida común y la clausura y, viviendo como verdaderas religio­
sas, se mostraban tales por el ejercicio de todas las virtudes y el fervor que 
florecía en la casa, con máximo fruto propio y ajeno, porque unían a la con­
templación la enseñanza y la educación de las niñas en el “conservatorio” 
de la casa y en las escuelas públicas, en las que desde hacía muchos años 
venían aprovechando a la ciudad. Pero subsitían ciertas dudas, que el refe­
rido obispo propuso a la Santa Sede para su resolución.

Dudas del obispo Andriani

Si las Hermanas eran verdaderas religiosas y sus votos, solemnes. Quién 
era su superior, ya que no eran visitadas ni por los frailes dominicos ni por 
el obispo. Si debían eximirse de la jurisdicción del párroco tanto ellas como 
las educandas internas. Qué calendario litúrgico se había de observar en la 
iglesia pública de las Beatas, puesto que ellas, por su instituto, no estaban 
obligadas a la recitación del oficio divino.

El obispo, conociendo muy bien que podía reportar una no pequeña 
utilidad a la Iglesia, si se aumentase el número de las religiosas y, explora­
da ya la voluntad de las existentes, pidió que se respondiese negativamen­
te a la primera duda y se proveyese del oportuno remedio para que en ade­
lante los votos de las Hermanas fuesen solemnes (4 agosto 1856)3S.

El papa Pío IX transmitió la consulta a la Sagrada Congregación de 
Obispos y Regulares, presidida por el cardenal Gabriel della Genga a título 
de Prefecto. Este a su vez quiso conocer el parecer del padre Comisario 
Apostólico de los PP. Dominicos de España fray Antonio Orge y de otros per­
sonajes sobre la conveniencia o no de reducir al estado de verdaderas mon­
jas a las Beatas Dominicas de Pamplona. A juicio del Padre Comisario, sería 
muy útil para las religiosas y para la Iglesia, que las Beatas se ligasen con 
votos solemenes y en adelante su beaterío se transformase en comunidad de 
verdaderas monjas profesas, si todas conviniesen en ello (2 mayo 1857).

37. Arigita, Estadística, 75.
38. Arch. Dioc. Pampl., Caja 41 (súplica del 4 ag. 1856).



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 61

Un asesor anónimo, que escribe su parecer en forma de borrador en ita­
liano, no compartía su opinión. Para él, atendiendo a todo el conjunto de 
circunstancias, las Beatas no son verdaderas religiosas ni los votos que ellas 
emiten son solemnes. Están sujetas al Ordinario diocesano y no al prelado 
de la Orden de Santo Domingo y, en consecuencia, están sometidas al 
párroco respectivo. Esto por lo tocante al hecho de hoy, prescindiendo de 
la cuestión, ahora inútil, de si algunas de ellas en algún tiempo emitieron 
votos plenos y fueron verdaderas religiosas.

A la cuestión si conviene cambiar su condición sujetándolas a los votos 
solemnes, no niega que, considerada la cosa en sí misma, sería santa y exce­
lente. Sin embargo, le parece consejo mucho más prudente no hacer por 
ahora innovación alguna. Las circunstancias presentes no son propicias para 
ello y mucho menos las de España, donde por desgracia todavía permane­
cen encendidas las pasiones en muchos y vivos los prejuicios contra cual­
quier Orden regular, y donde la cosa pública no garantiza estabilidad algu­
na, sino que, al contrario, hacer presagiar nuevos desórdenes no lejanos.

Por tanto, las Beatas de Pamplona, habiendo producido hasta ahora 
mucho bien en beneficio de la religión y de la sociedad con la educación de 
las niñas, ¿por qué no podrían producir en la misma condición y forma, sin 
introducir en aquella comunidad una innovación que podría reclamar inclu­
so la atención del Gobierno? Además, reduciendo las Beatas al estado de ver­
daderas monjas bajo la regla de Santo Domingo, contraerían las obligaciones 
de la clausura y del rezo del oficio divino, obligaciones que se compatibili- 
zan mal con la enseñanza de las niñas. Al contrario, si esta enseñanza viene 
a menos, no serán amadas ni por el ayuntamiento ni por el pueblo. Además, 
con motivo de la escasez de religiosos sabios e instmidos y por otras cir­
cunstancias, todas las monjas de filiación regular se someten a la jurisdicción 
del Ordinario diocesano con un rescripto que se renueva cada año. Ahora 
bien, ¿convendría hacer lo mismo con un monasterio que no existe, sino que 
se establece de nuevo como tal? Por otra parte, sujetarlo a los PP. dominicos 
sería una excepción que en las actuales circunstancias podría servir de mal 
ejemplo a las otras comunidades ya en gran parte trabajadas por discordias 
intestinas precisamente por el empeño de querer ponerse de nuevo bajo la 
dirección de sus prelados regulares. Por último, la restauración al menos de 
algún convento de los padres dominicos parece que debería preceder a la de 
los nuevos monasterios de mujeres de su filiación y dirección.

En vista de todo ello parece que conviene esperar todavía algún tiem­
po a fin de ejecutar con mayor fruto y plenitud el laudabilísimo proyecto 
del obispo de Pamplona (10 agosto 1857)39.

39. “1857. Pamplona. Informazioni e Parere” en Archivo Vaticano, Archivio della 
Nunziatura di Madrid, 352, f. 582-593.



62 José Goni Gaztambide

El papa se atuvo a esta recomendación. Zanjó la segunda duda y sólo 
en parte respondió a la primera: De lo deducido hasta ahora no consta de 
la solemnidad de los votos emitidos por las Beatas. Los que en adelante 
emitan, deben ser tenidos en absoluto como simples y sus casas deben estar 
sujetas a la jurisdicción del Ordinario del lugar. Además, Pío IX, deseando 
favorecer a las Hermanas con especiales gracias espirituales, por el presen­
te rescripto les comunica las indulgencias y gracias espirituales de que dis­
frutan legítimamente las monjas de la Tercera Orden de Santo Domingo 
(11 sept. 1857)40.

Parece extraño que el obispo dudase si las Beatas eran verdaderas reli­
giosas, siendo así que venían pronunciando votos y haciendo vida común 
desde el año 1597. El pontífice no se pronunció sobre esta cuestión ni tam­
poco sobre la exención del párroco ni sobre el calendario litúrgico.

Por eso la comunidad elevó directamente una nueva súplica solicitan­
do la exención de la jurisdicción parroquial en la recepción de los sacra­
mentos propios del párroco, así en vida como en el artículo de la muerte y 
que éstos los pudiese recibir de su propio vicario, y así mismo en los entie­
rros, bajo las condiciones que se estimasen oportunas, y que esto mismo se 
observase con las educandas internas y con las sirvientas de la casa; segun­
do, que las indulgencias concedidas hasta entonces a su oratorio privado, 
se trasladasen a la nueva iglesia y tercero, que el altar principal dedicado a 
la santa madre Catalina de Sena fuese privilegiado con indulgencia plena- 
ria en la forma acostumbrada.

Alegaron que con el consentimiento del obispo acababan de edificar 
una nueva iglesia pública con el objeto de observar con mayor perfección 
la clausura religiosa y de aumentar el culto divino. En un principio no eran 
reputadas religiosas, pues no hacían los votos solemnes. “Posteriormente, 
ya por impulso de las mismas y ya también por disposición del maestro pro­
vincial Juan Martínez de Prado, se obligaron con dichos votos, que son 
reconocidos por solemnes y las religiosas como Terciarias de Santo 
Domingo, en donde son recibidas y profesan con la venia del Rmo. General 
o del que tenga su autorización. Hasta el año 1836 salían de su convento a 
la iglesia de los PP. Dominicos, ya a la recepción de los sacramentos y ya 
a la asistencia de las solemnidades, y hasta entonces y también ahora 
dependen del párroco de la parroquia en donde está el convento en cuan­
to al cumplimiento pascual, santo viático y extrema unción y lo mismo en 
los funerales, pues obtienen su venia para recibirlos de otro y pagan a la 
parroquia los derechos de entierro aun estando la comunidad de domini­
cos, en cuya iglesia se enterraban.

40. Súplica cit. en la nota 38, al fin.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 63

Mas, como ahora recibe distinta forma la comunidad con la construc­
ción de la iglesia y se observa la clausura en cuanto lo permite la enseñanza 
de internas y externas, a que está dedicada, desea también disfrutar de los 
privilegios de que gozan otras comunidades. Por tanto suplica a Vuestra 
Santidad” las gracias indicadas (c. 1857). No consta la respuesta*11.

Informes episcopales

En 1866 el obispo Uriz y Labaym informó a Roma sobre el monasterio 
de Santo Domingo de la Tercera Orden existente en la ciudad de Pamplona. 
En la actualidad es un verdadero monasterio regular bajo una severísima 
clausura, con un templo amplísimo y una casa perfectamente distribuida, a 
la cual está agregado un colegio para la instrucción y educación de las 
niñas, de las cuales más de 500, sin contar las colegialas internas, frecuen­
tan las escuelas públicas dirigidas por las religiosas. En el coro las monjas 
cantan las alabanzas divinas recitando diariamente el Oficio Parvo de la 
Virgen y otras preces de costumbre. Jóvenes, dotadas de cualidades, piden 
a menudo el hábito y se convierten en religiosas, observando los requisitos 
canónicos *12.

En 1873, proclamada la república, el ayuntamiento quitó a las religiosas 
dominicas la enseñanza pública de las niñas, reemplazándolas por maestras 
seglares. El Gobierno prohibió la admisión de novicias y la profesión de las 
novicias existentes; pero las religiosas, agarrándose al convenio de 1819, 
recuperaron el local y abrieron de nuevo las aulas con carácter privado el 
1 de abril de 1876.' El primer día se matricularon 120 y posteriormente 
aumentó el número*13.

Aún no habían transcurrido veinte meses, cuando el obispo José Oliver 
y Hurtado pudo informar a la Santa Sede que la inmensa mayoría de las 
niñas de la ciudad de Pamplona asistía a las escuelas de las Terciarias de 
Santo Domingo. Además de estas escuelas dirigían un colegio en el que se 
formaban las educandas internas y otro para medio pensionistas, que per­
manecían en él durante todo el día y regresaban a sus casas por la noche. 
Resultaban incalculables ventajas de su educación a la ciudad como pro­
fundamente religiosa y absolutamente perfecta*11. 41 42 43 44

41. Arch. Dioc. Pampl., Caja 41.
42. Relación de visita ad limina 1866 (Ibicl., Caja 209).
43. Resumen, p. 1-2 (Ibid., Caja 41).
44. J. Goñi Gaztambide, José Oliver y Hurtado, obispo de Pamplona (1875-1886), en “Prínc. 

Viana” 36 (1975) 312-313 (relación de visita ad limina, 10 dic. 1877).



64 José Goni Gaztambide

Proliferación de las Beatas

El ambiente de la Restauración y la Constitución de 1876 favoreció el 
desarrollo de la vida religiosa. En 1880 se establecieron unas bases de carác­
ter provisional para la creación de un colegio en Villava, cuya comunidad 
era una sucursal de las Beatas de Pamplona. Las religiosas destinadas al 
colegio villavés continuaban siendo miembros de la comunidad madre de 
Pamplona. Observaban las Constituciones del convento de Pamplona y no 
podían adoptar decisión alguna importante.

El “Boletín Oficial de la Diócesis” del 25 de septiembre de 1880 publi­
có un prospecto sobre el “Colegio de señoritas de Villava bajo la dirección 
de la Madres Dominicas Beatas de Pamplona", que decía: “Las MM. 
Dominicas Beatas de Pamplona, que, dedicadas a la enseñanza desde el 
siglo pasado (!), han merecido la confianza de un gran número de familias 
de Navarra y otras provincias que les han encargado la educación de sus 
hijas, con la aprobación y bajo los auspicios del Prelado de esta diócesis 
trasladan en este otoño el colegio de internas a Villava, población distante 
cuatro kilómetros de esta capital. Deseosas de corresponder a la confianza 
de las familias e imposibilitadas de dar ensanche al colegio del convento, 
han adquirido en aquella villa un local espacioso y de las mejores condi­
ciones para un establecimiento de esta clase.

El nuevo colegio, además de estar situado en una población muy sana, 
tiene espaciosos dormitorios, salas de aseo, de labor y de clases, capaces y 
ventiladas; dos galerías cubiertas muy extensas, jardín y huerta de 7.000 
metros cuadrados próximamente, con agua abundante, baños y buenos 
paseos; y, en fin, todas aquellas condiciones que las reglas de la higiene 
exigen y las familias pueden apetecer para la salud, bienestar y desarrollo 
de las niñas.

La educación tendrá por base los principios católicos, morales y socia­
les, y su objeto será formar jóvenes virtuosas e instruidas, que sepan prac­
ticar en el seno de las familias las virtudes cristianas y cumplir todos los 
deberes propios de su condición y de su rango.

Enseñanzas generales-La enseñanza para todas comprenderá las mate­
rias siguientes: Catecismo y todo lo perteneciente a nuestra sacrosanta, reli­
gión, Lectura, Escritura (letra española e inglesa), Aritmética, Gramática cas­
tellana, Geografía, Historia Sagrada y Profana, y todas las labores propias 
de su sexo, principiando por las más útiles, como son coser, zurcir y remen­
dar, y terminando por las de adorno que estén en uso y por los bordados 
de todas clases.

Enseñanzas especiales.-A. las educandas, cuyos interesados así lo pidan, 
se les enseñará a trabajar en cristal, grabar sobre él, imitar la concha, cris­



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 65

talizar varios objetos, etc.; a trabajar en madera, calarla, etc.; a trabajar en 
cabello pendientes, cadenas, etc.; hacer encajes y flores de tela, cera, frutas 
artificiales, mariscos; dibujo de adorno, de figura, paisaje e iluminados; letra 
gótica, inglesa y alemana; música vocal, piano y francés”.

Pronto el colegio pudo enviar a don Antonio Pueyo, vicario general de 
la diócesis, el programa de enseñanza, que se desarrollaba en tres salas. En 
la sala 1.a se enseñaba lectura en seis secciones ascendentes' Catecismos e 
Historia Sagrada. Acudían 106 niñas, atendidas por tres maestras, incluida 
una de título superior. En la sala 2.a se impartían clases de Religión, Lectura, 
Aritmética y Gramática, todas son seis secciones cada una. Labores, toda 
clase de puntos de ganchillo, costura, zurcido, bordado en blanco y labo­
res de adorno. Asistían 90 niñas y se empleaban cuatro maestras, una de 
ellas de título superior. En la sala 3.a se daban Religión, Lectura, Aritmética, 
Gramática, Ortografía, Geografía y Geometría. En cada asignatura había 
cuatro secciones, dirigidas por dos maestras, una de título superior. Acudían 
46 niñas. Total 242 niñas.

En un principio las religiosas de Pamplona se trasladaban periódica­
mente a Villava para dar clase, con detrimento de la observancia. Ante tales 
inconvenientes, la priora de Pamplona Sor Concepción del Corazón de 
Jesús y las madres de consulta pidieron permiso al obispo Antonio Ruiz- 
Cabal para constituir en Villava una comunidad independiente de la de 
Pamplona. No faltaban religiosas que, con gran abnegación, se prestaban a 
pasar a Villava para formar la nueva comunidad y, por otra parte, todas las 
Beatas de Pamplona se mostraron favorables al proyecto y dispuestas a 
apoyarlo (17 julio 1897).

Tres días más tarde el obispo autorizó la erección de una nueva comu­
nidad de votos simples, llamada Dominicas de la Enseñanza de Villava, con 
las mismas reglas y constituciones que para las de Pamplona dio su ante­
cesor Andriani. Y destinó a trece religiosas bajo la priora Sor María de la 
Visitación de Santo Domingo (20 julio 1897). El citado obispo aprobó unas 
nuevas Constituciones de las MM. Dominicas de Villava con fecha 25 de 
noviembre de 1899- Constan de 95 páginas tamaño folio escritas a mano. 
En la página 1 se afirma que las Constituciones que se venían observando 
en Pamplona fueron ordenadas por el obispo Severo Andriani el año 1857. 
Las nuevas Constituciones eran sustancialmente las mismas que observaban 
las Madres Dominicas de Pamplona. Integraban la comunidad villavesa 19 
religiosas, incluida la priora Sor M.a Visitación de Santo Domingo45.

45. Arch. Dioc. Pampl., Caja 160; “Bol.” 13 (1880) 323-324.



66 José Goni Gaztambide

Entretanto se erigió una nueva casa en Ocaña bajo la dirección de los 
padres dominicos (1886). Las doce religiosas de esta casa, de donde nació 
la Congregación misionera de religiosas para China y Filipinas, que por el 
año 1851 tenía su noviciado en Avila, se formaron en la comunidad de 
Pamplona, donde entraron de postulantes, tomaron el hábito y profesaron, 
siendo acompañadas de cuatro religiosas antiguas de esta casa. En la selec­
ción de estas cuatro intervino Pedro Velasco, rector del Seminario Episcopal 
de Pamplona, por encargo del Gobernador eclesiástico. De acuerdo con el 
Consejo de la comunidad, fueron escogidas la priora actual, cuyo nombre 
se omite; Sor Apolonia de Santo Domingo, Sor Norberta de la Anunciación 
y Sor María Angela del Rosario. La última era de velo blanco. Aunque los 
padres dominicos deseaban cinco religiosas, la priora prefirió las cuatro 
designadas y no cinco, porque las madres del Consejo proponían una reli­
giosa que no aceptó la referida superiora (2 enero 1886) 46.

El 9 de mayo de 1892 el obispo de Pamplona, Antonio Ruiz-Cabal, con­
cedió licencia a Sor Jesús de los Dolores y Sor María Concepción de San 
Francisco, religiosas de la Enseñanza de Pamplona, para que pudiesen 
pasar a Filipinas e incorporarse a otra comunidad de Terciarias Dominicas 
con el objeto de prestarle ayuda en el desempeño de su misión caritativa, 
accediendo a los deseos de los padres dominicos de aquellas islas. La 
mayoría de las Beatas de Pamplona otorgó su consentimiento con las 
siguientes condiciones, un poco duras, exigidas por la propia comunidad 
iruñesa:

Primera, las dos Hermanas que salen, pierden el derecho a sus dota­
ciones y demás bienes e intereses que, por razón de las mismas, han ingre­
sado o deben ingresar en esta comunidad.

Segunda, si en alguna circunstancia quisieran volver a esta comunidad, 
de la que hoy se separan, no lo podrán verificar sin nueva admisión por 
votación de la misma y la licencia del Ordinario de Pamplona, a quien está 
sujeta esta comunidad.

Una vez aceptadas y firmadas estas condiciones, las dos interesadas 
podrán salir para su destino, acompañadas de los religiosos o personas de 
confianza designadas por el padre provincial, para que sean decorosamen­
te conducidas como corresponde a las Esposas de Jesucristo y religiosas de 
la venerable comunidad, a la que han pertenecido47.

Un año después las religiosas de la Enseñanza de Pamplona Sor 
Magdalena de Nuestra Señora del Pilar, Sor Luisa de la Purísima Concepción 
y Sor María Dolores de San José solicitaron la licencia y bendición del obis­

46. Ibid. ,  Caja 41.
47. Ibid.



Las Beatas o Dominicas de la Enseñanza, de Pamplona 67

po para realizar una fundación del propio Instituto en la diócesis de 
Zaragoza. Contaban con los medios suficientes y el consentimiento de su 
comunidad en las condiciones exigidas a las que partieron para Filipinas. 
Además de las solicitantes, en señal de conformidad firmaron las religiosas 
de la Consulta, Sor Concepción del Corazón de Jesús, priora; Sor Bernarda 
de San Raimundo, Sor Joaquina de Santa Inés, Sor Rafaela de San Miguel, 
Sor Eusebia del Carmen y Sor María Camino del Santísimo Sacramento (24 
mayo 1893).

El obispo concedió la licencia dos días más tarde. En el mismo día (26 
de mayo), el Sr. Ruiz-Cabal comunicó esta autorización al cardenal arzo­
bispo de Zaragoza, el cual aceptó la proyectada fundación de un colegio 
en la villa de Nuez del Ebro y acogió bajo su paternal protección a las 
religiosas fundadoras. El cura de Alfajarín, portador de la contestación del 
arzobispo de Zaragoza, llevaba el encargo de ponerse a disposición de las 
religiosas para acompañarlas a la ciudad de Zaragoza y al pueblo de la 
fundación48.

En septiembre de 1912 salió de la casa de la calle de Jarauta una expe­
dición de tres religiosas con destino a China a fin de evangelizar a los paga­
nos. En 1920 la comunidad cedió cinco religiosas, entre las muchas que se 
ofrecieron, para la fundación de la Congregación de Misioneras Dominicas 
del Santísimo Rosario, cuyo noviciado se estableció en Pamplona. En el 
mismo año 1920 comenzaron a salir religiosas para las misiones de China y 
de Urabamba en el Perú.

Antes del año 1951 se fundó un nuevo colegio en el Ensanche de 
Pamplona y en 1951 otro en Villarmbia de los Ojos (Ciudad Real), éste últi­
mo por iniciativa de don Emeterio Echeverría, navarro, obispo de aquella 
diócesis.

Así, en los últimos tiempos, las Beatas Dominicas de Pamplona dieron 
muestras de una vitalidad impresionante. Hacia 1900 el número de religio­
sas andaba por unas cuarenta y cinco. En la segunda mitad, a pesar de 
haberse multiplicado los colegios y los institutos de segunda enseñanza, la 
comunidad de Jarauta tenía 500 alumnas de primera y segunda enseñanza, 
cursando bastantes las clases de Comercio, Idiomas, Iniciación profesional, 
Escuela de Hogar, Pintura y Música. En la actualidad dirigen un colegio 
completo (EGB, BUP y COU), con domicilio en la calle Jarauta, 2349.

48. ibid.
49. Resumen, p. 2-3 CIbid., Caja 41); S. Sarasola, Alma de apóstol, confidente del Corazón 

de Jesús e instrumento de grandes obras misioneras, Madre Sor M.Pilar San José Zabalegui, 
misionera dominica: su vida, revelaciones, obras (Madrid 1944) pp. 541.



68 José Goni Gaztambide

Transformación en Congregación

Las casas se multiplicaron de tal forma, que acabaron formando una 
Congregación de derecho pontificio para la educación e instrucción de la 
juventud, con el nombre de Dominicas de la Enseñanza de la Inmaculada 
Concepción. La aprobación diocesana como congregación religiosa data del 
2 de septiembre de 1954 y el decretum laudis fue extendido diez años más 
tarde (4 agosto 1964).

En 1960 estaba formada por 6 casas con 189 religiosas. En 1961 se unie­
ron a la Congregación los Beateríos de Tarragona, Barcelona y Vich con 
otros dos filiales. En 1962 se abrieron casas en América y en 1967 en Africa, 
en Ruanda. En 1974 el número de casas ascendía a 15 con 229 profesas. La 
renovación de las Constituciones se llevó a cabo durante los capítulos gene­
rales de 1966 y 1970. La Casa Generalicia radica en Jarauta 6, Pamplona, 
Navarra (España)50. En 1994 la Congregación estaba integrada por 21 casas 
con 179 religiosas.

50. Dizionario degli Istituti di Perfezione, III (Roma 1976) 885-886 (B. Farrelly).



Ciclo iconográfico 
de santo Domingo de Guzmán 

de la Recoleta Dominica, 
de Santiago de Chile

Domingo Iturgaiz, O.P. 
Pamplona

Introducción

La razón de este trabajo es dar a conocer una colección de lienzos 
dedicados a la iconografía de santo Domingo de Guzmán en uno de los 
conventos dominicanos de Santiago de Chile. Mi primer viaje a Chile, fue 
la ocasión para descubrirla como “documento pictórico” de la vida del 
santo español y una segunda colección de los santos y beatos de la Orden 
Dominicana. Mi segundo viaje, fue para interesarme en las motivaciones 
que originaron estas dos colecciones pictóricas, conocer el lugar conven­
tual para el que fueron realizadas y descubrir el promotor de esta empre­
sa iconográfica.

Las grandes empresas han tenido siempre un motor que alentó las 
ideas y las llevó a la práctica. El espíritu emprendedor de estas dos colec­
ciones de más de cien lienzos se debe a fray Francisco Alvarez O.P. El 
entusiasmo de una persona, el cariño hacia una comunidad conventual y 
el enamoramiento del arte religioso le condujo a pensar en una colección 
iconográfica del fundador de la Orden de Predicadores y también de aque­
llos santos y beatos dominicos que siguieron su carisma. La finalidad no 
podía ser otra que decorar los claustros de uno de los dos conventos domi­



70 Domingo Iturgaiz

nicanos de mas solera y tradición de Santiago de Chile. Este no es otro que 
la Recoleta Dominica, convento representativo de la reforma y austeridad 
dominicana en la República de Chile, iniciando su andadura a comienzos 
del siglo XVIII.

El animador del proyecto presenta todas las facetas de un humanista, 
amante de la cultura y de las letras, que a ejemplo de las reformas llevadas 
a cabo en la Historia de la Orden de Predicadores, quiere cimentar las bases 
de una extrema austeridad religiosa, tratando de renacer el auténtico espí­
ritu de observancia y pobreza que imprimió santo Domingo a su Orden. A 
esta renovación quiere dotarle de un barniz artístico-cultural. Pienso que 
estamos ante un caso excepcional e infrecuente, que merece la pena ser 
estudiado.

El encargo pictórico se hizo a uno de los talleres artísticos más acredi­
tados del comienzo del siglo XVIII de la conocida Escuela de Quito, que 
junto con la Escuela del Cuzco son las dos más representativas de la pintu­
ra del Nuevo Mundo. El encomendar el quehacer artístico a la Escuela 
Quiteña era un proyecto arriesgado, por la distancia que separaba a una 
capital de la otra, y al parecer, sin haberse cruzado con anterioridad al 
encargo, contactos previos con los responsables artísticos de la Escuela 
Quiteña. La única carta de recomendación era su estimación, calidad y 
popularidad en Hispanoamérica.

La ejecución material de la obra se encomendó al taller de los 
Hermanos Cabrera, último baluarte de la escuela de Quito. Los encargos 
fueron dos: por una parte el ciclo historiado de santo Domingo de Guzmán, 
y por otra la Colección de Santos y Beatos de la Orden Dominicana.

El convento de observancia de la Recoleta Dominica de la capital chi­
lena quiere sumarse a la cadena de conventos europeos y hispanoameri­
canos que quieren dejar constancia pictórica del icono de santo Domingo. 
El tema figurativo por excelencia es el del Padre y Fundador. La motivación 
prioritaria del animador conventual era presencializar en lienzos los 
momentos más sobresaliente del hombre, de la vida y de la obra de santo 
Domingo, a través de lo que hoy llamamos la “civilización o cultura de la 
imagen”.

En segundo lugar la coleción de Santos y Beatos debe estar represen­
tada por aquellos modelos que han encarnado la espiritualidad dominica­
na, seleccionando especialmente los que han sobresalido en llevar una 
auténtica vida de observancia y han pasado a la Historia Dominicana como 
ejemplares de austeridad y mortificación.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 71

I. El fraile humanista

Uno de los lienzos quiteños que se encuentra colgado en el comedor 
actual de la Recoleta Dominica y primero del Ciclo historiado de santo 
Domingo de Guzmán lleva una inscripción . En el ángulo izquierdo y den­
tro de una orla floreal trenzada de diez rosas, dice textualmente:

“El día 4 de agosto de 1839 se colocó esta vida siendo Prelado el R. P. Freo.
Alvárez, quien lo mandó traer de Quito”.

Esta dedicatoria documental fue el origen que enfiló la búsqueda de 
nuestra investigación, hurgando noticias históricas de este insigne domini­
co. En varios libros de la historia del convento se registraba su nombre, su 
actuación orientadora y decisiva para el trabajo que nos ocupa.

Mi primer paso fue acudir al Archivo Conventual de la Recoleta 
Dominica, e inmediatamente topé con diversos documentos de su puño y 
letra, que fueron fundamentales para nuestro trabajo, como: Apuntes escri­
tos por el M. R. P. Mtro. Dr. ex-prior y Vic. Gel. fr. Francisco Alvarez, y la 
Memoria Administrativa'. También pude utilizar la correspondencia oficial 
del M. R. R Fr. Francisco Alvarez, del año 1843. Finalmente un pequeño 
libro impreso dedicado a su memoria del R. R Fr. Domingo Aracena, titu­
lado: Recuerdos del M. R. P. Maestro Dr. Fr. Francisco Alvarez Prior y Vicario 
General de la Recoleta dominica, Santiago 1854.

De estos documentos, el más personal, elocuente y significativo son sus 
“Apuntes manuscritos”para, la historia de la Recoleta Dominica. Es un cua­
derno escrito de su puño y letra, a modo de crónica del convento, en el 
ordena de manera sintética todos los datos que aparecían diseminados en 
diversos documentos1 2. Contiene noticias desde el año 1837 hasta el 1853, y 
entre las que detalla su gobierno prioral durante seis trienios consecutivos, 
hasta el día de su muerte acaecida el 19 de abril de 1854.

Francisco Alvarez abraza la observancia regular en este convento de 
Nuestra Señora de Belén y de santa Catalina virgen y mártir, a finales del 
año 1825. De la Ciudad argentina de Mendoza acude a la capital chilena a 
cursar estudios de Lector en Sagrada teología. Las Recoletas Dominicas de 
la nación trasandina dependían jurídicamente de la Recoleta de Santiago de 
Chile. Pasados doce años de residencia en este convento fue elegido Prior, 
que hace el número octavo desde su fundación.

1. El Cuaderno lleva la signatura A/2, 2-1. En su portada aparece escrito el título o conte­
nidos del mismo; Libro en que se apuntan los adelantos que los prelados han echo en esta casa 
y en sus fundos, 1891.

2. Domingo Aracena, Recuerdos del M. R. P. Dr. Fr. Francisco Alvarez y Vicario Jeneral de 
la Recoleta Dominica (Santiago 1854) 48.



72 Domingo Iturgaiz

El Padre Prior es llamado curiosamente “Prelado” en los documentos 
que estamos manejando. Al inicio de su primer trienio trascribe su nom­
bramiento: “se hicieron nuevas preces al Papa, y vino nombrado el P Fr. 
Franco Alvarez, hijo de la Prova, de Buenos Ayres, y natural de Mendoza. 
Se trasladó y prodigó en este convento de observancia a fines del año del 
1825. Concluio aquí su carrera de Lector y enseño segundo curso de 
Filosofía y Teología... Se recibió de Prior de esta Comunidad el 18 de agos­
to de 1837. El brebe de su institución fue dado por el Sr. Grego. 16, el 22 
de Nov. de 1836”3.

Al trascribir las memorias de sus seis prioratos, densos de obras reali­
zadas, lo hace sin ninguna vanidad, ni ostentación4. Declara inmedia­
tamente la finalidad de las mismas: “suplir la parte que faltaba de la histo­
ria de la Recoleta queriendo enlazar la tradición con las personas mayores, 
testigos de los acontecimientos pasados5.

El P. Domingo Aracena documenta en sus recuerdos del Fr. Francisco 
Alvarez la confidencia de uno de los religiosos de la comunidad en estos 
términos: “La venida de este Padre a esta casa ha sido providencial: Dios lo 
ha traído para que gobierne6. Era hombre de carácter firme, de talento y 
experiencia, resolutivo, emprendedor y pragmático. Se preocupa de dar 
soluciones a los problemas que tenía planteados en aquel momento el con­
vento: asuntos administrativos de dos fundos, ornamentación artístico-ico- 
nográfica, replanteamiento científico-cultural y construcción de una iglesia 
monumental. Hombre humanista y filósofo, abierto a todo lo que fuera cul­
tura para él y para sus frailes. Concluidos sus estudios eclesiásticos le dedi­
caron a la docencia de la Filosofía moderna7. En el aspecto comunitario se 
preocupó por la formación intelectual de sus miembros, con el fin de que 
se “pongan a nivel de los conocimientos del siglo en que viven’’8. Dedicó 
muchas de sus fatigas a poner al día la biblioteca conventual, haciendo 
venir de Italia, Francia y España, obras clásicas para su enriquecimiento9. 
Inicia su trabajo con la reforma material del edificio10, a continuación sigue 
el nombramiento de un religioso capacitado para el oficio de bibliotecario11. 
Recayó el nombramiento en el P. Domingo Aracena, que era el religioso

3- Apuntes escritos, 55. Da comienzo la descripción sin encabezamiento ninguno. Sólo 
lleva esta signatura: 8 (C. 10.a). Un historiador contemporáneo ha escrito con caligrafía moder­
na y en tinta azul: P. Feo. Alvarez, prior, 1837.

4. Ibici., 55.
5. Ibici., 56.
6. Domingo Aracena, Recuerdos... 28.
7. Apuntes escritos, 55.
8. Ibid., 106.
9. Domingo Aracena, Recuerdos, 32-33.

10. Apuntes escritos, 109.
11. Ibid., 107.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 73

más cualificado intelectualmente y a la vez desempeñaba el oficio de 
Regente de Estudios12. A continuación hace una relación bibliográfica de los 
volúmenes mas notables13.

Hombre de su siglo y abierto a la cultura. Dedica algunas páginas de 
sus Apuntes a la educación y sensiblidad de sus frailes hacia la música. “La 
música es una parte muy principal en el culto y sin ella todo sale triste y 
descuidado... y por este defecto se respira la piedad de los fieles”1“1. Se lee 
entre líneas las motivaciones litúrgicas que le mueven. Por encima de todo 
la alabanza divina para celebrar una liturgia solemne y armoniosa, que a la 
vez sea captación religiosa para fomentar la piedad de los fieles.

Percatándose de la importancia que tienen los documentos conven­
tuales para la historia de la Recoleta Dominica, organizó un archivo con 
el fin de conservarlos. Tiene una gentileza con los prelados anteriores, al 
disculparles por haber descuidado este departamento a lo largo de un 
siglo, a pesar de que estaba mandado en las Constituciones. Recogió, 
ordenó y clasificó los documentos existentes y “lo colocó en la pieza 
(celda) del depósito”15.

Un hombre de este talante, no podía dejar a un lado la faceta orna­
mental del convento. El hombre sensible y culto, lo es para todo. Persona 
que cuida hasta el detalle, se preocupa de remodelar y mantener a punto 
las diversas partes del edificio. Este mantenimiento del convento el lo deno­
mina el “Aseo material”l6: o esmero cuidadoso de los claustros, oficinas 
diversas, blanquear, enladrillar, rebocar, enlucir y pintar.

Detallista hasta el extremo, llega hasta la decoración artística del con­
vento, de tal manera que fue una de sus preocupaciones principales de su 
primer priorato. Mentalizado él mismo ante tal empresa, comenta: “Mas el 
adorno pedía mucho más”. El concepto que personalmente tenía del ador­
no era el complemento decorativo que embellece los paramentos, a la vez 
que ilustra y enseña. Para Francisco Alvarez el adorno era dotar a los muros 
de los claustros, de lienzos colgados que fueran catcquesis didácticas, tanto 
para los frailes, como para los turistas que visitaran el monasterio con el fin 
de que: “al viajero y al curioso q. los visitaba fueran objetos que desperta­
rán su fe y estimularán a la piedad17.

Como fino observador distinguía entre adorno bello y adorno que causa 
desprecio y risa. Dentro de este concepto, se manifiesta iconoclasta de todo 
aquello que afeaba y rayaba en lo grotesco. La primera acción de índole

12. Ibid., 107.
13. Ibid., 49 y 111.
14. Ibid., 81.
15. Apuntes escritos, 68.
16. Ibid., 62.
17. Ibid., 60.61



74 Domingo Iturgaiz

artístico-decorativa fue retirar unas pinturas que estaban colgadas en los 
claustros “tan malas que parece competían en lo ridículo; de modo que muy 
lejos de mover a devoción causaban desprecio, o risa”18.

En este contexto, el padre Francisco Alvarez tiene el primer sueño de 
ver algún día los muros de sus claustros decorados con temas religiosos. En 
su primer priorato y después de solucionar una serie de problemas de 
administración y vencer algunas dificultades comunitarias 19, se registra el 
interés por adornar los claustros con “Pinturas devotas”. Aquel sueño inicial 
tomará cuerpo plástico poco a poco.

El primer pensamiento expontáneo que le preocupa, es la elección de 
la temática iconográfica, que no podía ser otra que el recuerdo y presencia 
de su Padre y Fundador de la Orden de Predicadores. Pero este pensa­
miento pudiera haber sido efímero e ilusorio, dados los problemas econó­
micos en los que estaba envuelta la administración conventual. Pero a 
veces, las ideas son tan fuertes y arraigadas que superan barreras. En este 
primer trienio saldó las deudas contraídas de los diversos fundos que tenía 
la casa desde años atrás20.

Hombre de rompe y rasga, no se acobardó ante la ilusión que un día 
acarició. Puso manos a la obra. Con la idea de conseguir una obra artística 
valiosa, su imaginación voló hasta Europa contando con la colaboración de 
artistas italianos que pudieran hacer realidad el ciclo historiado de santo 
Domingo: “Habría venido de Europa una obra bastante perfecta, pr esto á 
mas de los grandes gastos que no podía hacer el convto. ofrecía tantas difi­
cultades que parece tocaban en lo imposible”21.

La idea de la iconografía de santo Domingo estaba tan aferrada a su 
voluntad que había que buscar el camino idóneo, más cercano y que la 
empresa no resultara excesivamente gravosa para el convento. 
Inmediatamente surgió la posibilidad de hacer el encargo a la ciudad de 
Quito. Con seguridad que el fraile humanista tendría algún conocimiento de 
la tradición artística de la capital ecuatoriana. La vida marítima y el puerto 
de Valparaíso eran los más rápidos para orillar dificultades materiales del 
trasporte. Por otra parte la ciudad de Quito quedaba a un tiro de piedra, 
comparado con el continente europeo y los gastos serían muy inferiores, 
aunque el resultado final de la obra no fuera de tanta calidad artística.

18. Ibid., 6i.
19. Apuntes escritos, 57-58. “Las cirscuntancias en que empezó a gobernar el P. Fr. Franco, 

Alvarez eran poco favorables para hacer grandes cosas". Se encontró con problemas de hacien­
da en el fundo de Peldehue, y el abandono de la gestión económica del fundo de Apoquindo. 
Y finalmente las deudas contraidas por ambas casas, que dependían de la Recoleta; Domingo 
Aracena, Recuerdos, 30.

20. Apuntes escritos, 60.61.
21. Ibid., 62.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 75

El mismo Francisco Alvarez, una vez tomada la decisión, se expresa en 
estos términos: “Pr. se mandó hacer a Quito: dando una instrucción muy 
circunstanciada de los pasos q. debía contener cada lienzo. Después de dos 
años q. el plazo de la contrata estubo aquí la obra, q. se colocó en uno de 
los claustros”22 23 24.

¿Con quién conectó para que le sirviera de enlace con los talleres de 
Quito en la tercera década del siglo pasado? En toda la documentación revi­
sada y en parte de su correspondencia no hemos encontrado ninguna noti­
cia que avalase esta posible conexión. Los artistas de la Escuela Quiteña 
gozaban de renombre en Chile. Siendo hombre culto e interesado por las 
artes pudo acercarse a contemplar los lienzos que esta escuela había pinta­
do para el convento de San Francisco de la misma capital, los mismos frai­
les franciscanos pudieron servirle de guía y enlace. La historia registra cone­
xiones a nivel cultural entre ambas naciones2>. Por la dificultad intrínseca 
del encargo, se deduce que tuvo que mediar antes del encargo, diálogos y 
correspondencia epistolar.

Careciendo de noticias directas se debe acudir necesariamente al manus­
crito, donde se habla del encargo y confrotarlo con el documento pictórico. 
Por una parte, la encomienda a Quito se efectúa en su primer priorato, y en 
el primer año, es decir en 1837 y a partir del mes de agosto que es cuando 
inicia su mandato. Por otra parte, “el primero y principal adorno que debía 
ponerse en los claustros era la Vida de nuestro Patriarca santo Domingo”2"1.

En el primer lienzo del ciclo historiado de santo Domingo aparece 
documentado con dos inscripciones. Una, al pie de la tela donde se lee: 
Jenealojia del gran Patriarca santo Domingo y de su Orden de 
Predicadores. Y una segunda inscripción muy importante, que forma parte 
del mismo lienzo y pintada por el artista que inaugura el ciclo que dice: “a 
dia 4 de agosto de 1839 se colocó esta vida”. Luego debemos concluir que 
entre la fecha de encargo y de la colocación definitiva escasamente sepa­
ran dos años. El número total de lienzos que integran el ciclo historiado son 
veinticuatro25. El compromiso pictórico se realizó en un tiempo record: a

22. Ibid., 63.
23. José M.a Vargas, F.l arte ecuatoriano en el siglo XIX, 30 y 36. El literato y pintor chile­

no Pudro Lira Rencoret publicó un Diccionario biográfico de Pintores, donde recoge juicios crí­
ticos de los artistas contemporáneos del Ecuador, como: Bernardo Rodríguez, Antonio Salas y 
Luis Cadena. Este último residió durante algún tiempo en Chile; Santiago Sebastián, 
Contrarreforma y Barroco (Madrid 1981) 288. “Poco se sabe de una serie de veinticuatro lien­
zos que el pintor cuzqueño Marcos Zapata hizo para el convento de Capuchinas de Santiago de 
Chile”.

24. Apuntes escritos, 62.
25. Domingo Aracena, Recuerdos, 30. “Encargó al Ecuador, venciendo varias dificultades, 

una Colección de cuadros de todos los Santos de la Orden, i con ellos adornó los cuatro claus­
tros principales i varios otros departamentos del convento. En ella se incluye la vida del Patriarca 
contenida en veinticuatro lienzos, que ocupan esclusivamente un claustro.



76 Domingo Iturgaiz

cuadro por mes. El día 4 de agosto, solemnidad litúrgica del santo, era cele­
brada en la Recoleta Dominica con la inauguración en el claustro mayor del 
ciclo iconográfico, dedicado al Patriarca Domingo.

La información documental del P. Francisco Alvarez es tan escueta, que 
pensamos que tiene que existir algún otro manuscrito que detalle con pre­
cisión todo el proceso previo al encargo. Una encomienda de tal naturale­
za no puede solventarse con un cruce de correspondencia epistolar, sin pre- 
veer una entrevista personal con el taller artístico y sin conocer directa­
mente la naturaleza y calidad de su pintura. Del texto manuscrito se dedu­
ce que mediaron algunas condiciones de la contrata: “dando una instruc­
ción muy circunstanciada de los pasos que debía contener cada lienzo”26. 
Una tal instrucción sospechamos que se refieren a los contenidos temáticos, 
escenas o “pasos”, que el artista debería desarrollar, como también las ins­
cripciones que figuran al pie de cada uno de los cuadros, o las leyendas 
que se incluyen dentro de las cartelas que acompañan a algunos de los lien­
zos. Toda esta documentación iconográfica no se puede improvisar. Luego 
debemos concluir que ha tenido que existir contactos personales con el 
artista o artistas, o con algún intermediario que hizo de puente para poner 
manos a la obra.

Haciendo un examen analítico de la leyenda escrita del primer lienzo, 
observamos que por parte del artista ha existido una previsión en todos los 
detalles del encargo. Esta leyenda indica con antelación la fecha de entre­
ga de la obra concluida. Es un dato revelador de la eficacia del contrato y 
de la responsabilidad profesional del taller de artistas. Cumplen tan putual- 
mente el compromiso adquirido, que hasta en el lienzo que inaugura la 
colección, se ha previsto el día de la colocación, aunque no se sabrá con 
absoluta certeza, si fue pintado el primero.

La última de las empresas que fraguó y que no pudo ver concluida, fue 
el valiente proyecto de la construcción de la igleisa conventual. En su sexto 
priorato -30 de agosto de 1853-: “dio principio a el 6 gobierno con una 
obra gigante, una nueva iglesia de dimensiones colosales”27. El fraile argen­
tino estaba curtido para ganar batallas, y ésta de carácter arquitectónico era 
su última. Cuando estaba a punto de ver levantarse la fábrica a un metro 
de altura del suelo, la muerte quebró su vida un 19 de abril de 1854.

Aun hoy día, cuando se contempla el gigantesco proyecto a un siglo y 
doce años de su inauguración -25 de noviembre de 1882- causa asombro 
el haberse arriesgado a una empresa de tal calibre.

26. Apuntes escritos, 63.
27. Ibicl., 139; Ramón Ramírez, Los dominicos en Chile y la primera universidad (Santiago 

1979) 125, 147 y 157.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 77

Como acontece con todas las grandes obras de arquitectura requiere 
años de trabajo. Esta necesitó veintinueve años. El origen de la iglesia, fue 
el encargo de un altar mayor a Italia para la antigua iglesia, casi al final de 
su tercer trienio. El altar de mármol resultó ser tan noble, que desentonaba 
notablemente con la fábrica antigua. “Esta ocurrencia nos puso en la nece­
sidad de pensar en un templo competente... según las reglas del arte y el 
mejor gusto europeo”28.

Lo que no sucedió con el encargo de los cuadros a Quito, acaece en 
este momento. Las circunstancias habían cambiando notablemente. La 
comunidad de la Recoleta Dominica había nombrado como delegado en 
Roma a un Procurador que le representase en todos los asuntos ante la 
Curia Romana. El nombramiento cayó en el P. Juan Andrés O’Brien, que 
residió en el convento romano de la Minerva. Se aprovechó esta coyuntu­
ra privilegiada para que le despacharan expedientes y negocios con vistas 
a la nueva construcción de la iglesia29.

Entre los asuntos que delegaron en su competencia y celo estaba el dia­
logar con el arquitecto romano Eusebio Chelli, que había sido el proyectis­
ta del altar mayor, para que se desplazara a la capital chilena para proce­
der a su montaje. Ocasión que fue aprovechada para encomendarle los pla­
nos de la nueva iglesia.

Soñaba tanto con ver concluida la nueva iglesia, que también preveyó 
con sobrada anticipación, la decoración interna de la misma. Imaginaba que 
debía de estar integrada por quince altares, para recibir los lienzos de los 
quince misterios del Rosario como tema principal. Para lo que se aprove­
chó la estancia en Roma del P. O’Brien y se le delega para que realice las 
gestiones de este encargo30.

28. Ibicl., 133 y 140. “A fines de este triennio recibió esta casa un magnífico altar de már­
mol. Primera obra desta clase q. se ha visto en América. Esto es por la perfección con q. se ha 
trabajado y por el mérito de los materiales”.

29. Ibicl., 135. “La Recoleta debe servicios de mucha importancia al P. O’Brien y faltaría­
mos a nuestro deber sino destinásemos en este libro una página para hacer una reseña a sus 
méritos”. Domingo Aracena, Recuerdo, Al.

30. Apuntes escritos, 137. “Y aunque esta obra no se colocara hasta q. concluía la Iglesia, 
que tardará sin duda algunos años, conviene se anticipe este trabajo antes q. Dios se llebe a 
nuestro Procurador, q. como he dicho se halla tan achacoso y cuenta mas de 70”. El P. O’Brien 
medió entre la comunidad chilena y los maestros pintores de la escuela académica de Roma, 
para agilizar el encargo pictórico. En la actualidad, estos lienzos se encuentran colgados en las 
paredes de las naves de la Iglesia de la Recoleta. Del grupo de los quince misterios falta el últi­
mo o Coronación de la Virgen. Hacemos constancia de aquellos que están firmados y fechados: 
Oración de Jesús en el huerto, de Enrico Bartolomei f. Roma 1870; La Flagelación del Señor de 
Guido Guidi f. Roma; La Presentación de Jesús en el templo, de C, Mariani 1870; El Nacimiento 
de Cristo, de Vincenzo Podesti Roma 1870; Jesús ante los doctores, de Ge. Serení 1870 Roma; La 
Visitación de María a Isabel, de De Rossi pin. 1869; La Ascensión del Señor, de Rto. Bompiani 
1870; La venida del Espíritu Santo, de Pid. Galliardi dip. 1870; La cruz a cuestas y encuentro con 
su madre, de Cfo. Grandi dip. 1870; y finalmente la Crucifixión, de Pid. Galliardi dip. 1870.



78 Domingo Iturgaiz

Concluye sus Apunts escritos registrando el Acta de colocación y bendi­
ción de la primera piedra “en la testera del presbiterio” el 29 de noviembre 
de 1853. Dicha Acta fue introducida cuidadosamente “en un frasco de cris­
tal con las especies de monedas de plata y cobre que actualmente se sellan 
en esta República. Dicho frasco fue puesto en un calado que se hizo en la 
referida primera piedra...”31.

El P. Francisco Alvarez no pudo ver terminado el proyecto. A su memo­
ria se le dedicó una lápida sepulcral con inscripción laudatoria de su entre­
ga a la Recoleta Dominica: SPLENDIDO. ALTARI MARMOREO. STRUCTO 
NOVA. ECCLESIA. FELICITER. COEPTA32 33. Su sucesor en el cargo de prior, 
el P. Domingo Aracena fue el encargado de proseguir el proyecto iniciado 
de la nueva iglesia, como se desprende de su Memoria administrativa ̂ .

II. La Escuela Quiteña

La escuela pictórica de Quito y la de Cuzco fueron los dos centros más 
representativos de América del Sur. Las dos capitales andinas son conside­
radas las mas artísticas, entre las ciudades coloniales. Quito, llamada la 
Florencia del Nuevo Mundo, rivaliza en encanto y costumbrismo con la ciu­
dad del Cuzco conocida por la Roma de los Andes. Esta última impacta 
artísticamente más por su conjunto monumental, donde se suceden las cul­
turas preincaica, incaica y colonial.

La pintura de la Escuela Quiteña hay que ir a descubrirla al casco viejo 
de la ciudad virreinal. Y en ella, hay que penetrar en el interior de los gran­
des monumentos religiosos que se elevan en las estribaciones de la cordi­
llera de los Andes. Las iglesias son siempre las mismas en las ciudades de 
América Latina: santo Domingo, san Francisco, san Agustín, la Merced y la 
Compañía. Son grandes conventos e iglesias construidas con piedra, con 
voluminosas y achaparradas torres, siguiendo las trazas de la arquitectura 
barroca.

El interior de las iglesias llama poderosamente la atención al ver todos 
sus paramentos múranos materialmente revestidos de pinturas, desde el 
pavimento hasta los artesonados. No existe espacio libre donde no se cuel- 
ge algún lienzo. También el claustro principal sirve de galería para repre­

31. ibid., 148.
32. Memoria administrativa. N. I. M. R. P. Fr. Domingo Aracena, Santiago, Casa de 

Observancia de Preds. Noviembre 12 de 1860, 20. “Ahora debo ocuparme de la obra que ha 
absorvido toda mi atención i una parte notabilísima de mi tiempo: la nueva Iglesia. Yo recibí 
esta obra cuando aun no tenían media vara de alto las murallas... ni se había arreglado fijamente 
la dirección del arquitecto”.

33. Ibid., 21-22.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 79

sentar los ciclos iconográficos de los santos fundadores: santo Domingo de 
Guzmán, san Francisco de Asís, san Agustín y san Francisco Javier en el 
claustro alto de la Merced.

Las colecciones pictóricas después de contemplarlas en los conventos 
de frailes, hay que visitar los conventos de monjas. La gran mayoría de las 
veces, quedas sorprendido por la cantidad y calidad de sus lienzos, como 
en el convento de santa Catalina del Cuzco, hoy Convento-Museo, o santa 
Catalina de Lima. Los conventos femeninos deben este patrimonio pictóri­
co a sus mecenas y donantes, y han sabido trasmitirlos en mejor estado de 
conservación que los conventos masculinos.

Centramos nuestra atención en la pintura de la Escuela Quiteña para 
encontrar sus raíces, seguir sus pasos, conocer sus etapas, descubrir su evo­
lución a través de sus figuras más representativas. Nos interesa sobre todo 
llegar al taller de los Hermanos Cabrera y en concreto a uno de ellos: 
Ascencio Cabrera. Desplegó su actividad artística hacia la tercera década del 
siglo XVIII, llegando a exportar obra a Chile. Un rápido repaso por las 
diversas escuelas nos entroncará con su criollismo, carácter popular, conte­
nidos religiosos, centro de producción y exportación de la obra realizada.

En torno a la primera mitad del siglo XVII arrancan los pasos iniciales 
de la mano de fray Pedro Gosscal, Juan de Illescas, Juan Rivera y Angélico 
Medoro. Bajo su educación se forman el indio Andrés Sánchez Gallque, y 
el dominico fray Pedro Bedón (f 1621) y el jesuíta Hernándo de la Cruz 
(c. 1592). De esta escuela surge el padre de la pintura quiteña Miguel de 
Santiago (1626-1706) •’h Tuvo como mecenas al agustino P. Basilio Rivera, 
quien le proporcionó de Madrid y Roma la coleción de grabados de la 
vida de san Agustín de Schelte de Bollswert (1586-1659), para el ciclo his­
toriado que debía de pintar en su convento quiteño. La trasposición de 
pequeños grabados a tamaño natural no entrañaba dificultad para un 
maestro, a la hora de interpretar los diversos grosores de líneas del buril 
en tonalidades distintas de color. Mayor dificultad implicaba la composi­
ción lineal de la escena34 35.

Miguel de Santiago inicia con el ciclo de san Agustín que fue modelo 
orientativo para los ciclos iconográficos de otros santos, como es el encar­
go del P. Francisco Alvarez a los Hermanos Cabrera. En el análisis estilísti­
co y comparativo de las formas se evidencian aproximaciones y soluciones 
artísticas muy afines. Quiero recordar de pasada, el primer lienzo del ciclo

34. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX (Quito 1983), 87-92. José Gabriel 
Navarro, La pintura en el Ecuador del siglo XVI al XIX (Quito 1991) 8; An age of God, Tree 
Centuries ofpaintings fron oíd Ecuadorfrom the Collection of Museo Filanbanco Quito, Ecuador 
(Miami 1983).

35. Santiago Sebastián, Contrarreforma y Barroco (Madrid 1981) 270-271: José M.a Vargas, 
El arte ecuatoriano, Ed. Santo Domingo (Quito-Ecuador 1964) 169.



80 Domingo Iturgaiz

de san Agustín en el que Miguel de Santiago concede protagonismo al ador­
no barroco conocido por “cartela”, dentro de la cual lleva la inscripción 
explicativa y correspondiente del cuadro en cuestión.

Un segundo artista que quiero recordar es Antonio Salas (1780-1858) 
por la concepción organizativa de su taller, que nos dará luz para entender 
los demás talleres. Organiza su taller de pintura marcándolo con un carác­
ter muy familiar, donde sus hijos y nietos ocuparan lugar privilegiado. De 
la organización de su taller disponemos de un documento muy significati­
vo del pintor y dibujante francés Ernesto Chartón, que por su interés para 
nuestro trabajo lo reproducimos:

“En la época que visité Quito, un pintor gozaba de gran renombre: se 
llamaba Antonio Salas. Curioso de ver trabajar a un artista que, colocado 
fuera de los centros de civilización, debía tener un método especial, intere­
sante para un profesional, me hice presentar a él. A mi llegada encontré a 
este patriarca de la pintura trazando un retrato de tamaño natural. Cerca 
de él se agrupaba una decena de jóvenes, inclinados sobre los caballetes. Sin 
duda, pensé en mis adentros, serán sus alumnos.

Guiado por él, visité la casa y atravesé por muchos talleres donde algu­
nos jóvenes preparaban las telas, los colores, fabricaban pinceles. Manifesté 
a mi hospedero el entusiasmo que sentía a la vista de un personal tan nume­
roso y le felicité de haber adquirido tanta reputación como para reunir tan­
tos discípulos. El anciano se echó a reir:

Vuestros elogios caen mal, señor, me dice con un gesto de buen humor, 
nadie en nuestro país se da la pena de seguir las lecciones de un maestro. 
Un poco de gusto y de destreza, de ahí todo lo que es menester para una pin­
tura de pacotilla, de la que se hace entre nosotros un gran consumo. Los 
jóvenes que acabais de ver son mis hijos.

¿Vuestros hijos?pero yo he contado por lo menos quince.
-He tenido veinte, señor, y de este número diecisiete trabajan conmigo. 

Os voy a presentar a mis mayores: estos son los mocetones que han aprove­
chado de los ejemplos de su padre, como podéis juzgar.

Entramos a una pieza vecina y encontré a dos jóvenes artistas, Rafael y 
Domingo, pintando grandes lienzos, cuyos motivos, tomados de la Historia 
Sagrada estaban tratados de modo bastante libre y con un sentido delicado 
de colores. Como les preguntase si tenía modelos, me enseñaron grabados 
del tamaño de la mano, de los que aprovechaban para los asuntos que esta­
ban pintando. Fue grande mi sorpresa.

-Pero ¿cómo, exclamé, podéis con estas pequeñas litografías, conseguir 
tal verdad de colores?

-La diferencia de la línea de buril nos indican las tonalidades princi­
pales, me respondieron, la imaginación hace lo restante.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 81

Salas ha pintado en el curso de su vida más de mil metros cuadrados de 
tela, sin contar los que sus hijos han gastado bajo su dirección36.

Esta descripción documental del taller de Antonio Salas es muy reve­
ladora y elocuente, por la minuciosidad de detalles que, esclarecen 
muchos interrogantes en torno a la metodología artesanal y a la cantidad 
de lienzos encomendados a un taller. Hemos de imaginar que la mayoría 
de los talleres de la Escuela Quiteña a nombre de un determinado artis­
ta, funcionarían de acuerdo a una organización similar para dar cobertu­
ra a tanto encargo.

III. 1. Taller de los Hermanos Cabrera

La última época de la Escuela Quiteña está representada por el taller de 
los Hermanos Cabrera. Pocas son las referencias históricas de esta familia 
de artistas. Las he podido recabar de distintas institucines de la capital ecua­
toriana, incluido el departamento de restauración de pinturas coloniales ins­
talado en el convento de Santo Domingo. Las más directas son las propor­
cionadas por el dominico José María Vargas, hombre culto y amante de las 
artes37. Otras aparecen dispersas con cuenta gotas y recogidas de repro­
ducciones de sus obras en publicaciones de Museos, Iglesias y Colecciones.

La figura más representativa es Nicolás Cabrera, considerado como uno 
de los maestros pintores más cualificados de su época. Junto a él figuran 
los nombres de sus hijos: Nicolás, Manuel, Ascencio y Tadeo. El taller de la 
familia Cabrera conquistó competencia reconocida, hasta el punto que su 
actividad artística traspasó las fronteras, llegando su conocimiento a la capi­
tal de Santiago de Chile. Obras de Nicolás Cabrera se conservan en los 
museos de la nación ecuatoriana, Catedral de Quito y colecciones particu­
lares. El Museo Gijón y Caamaño de la Pontificia Universidad Católica de 
Quito exhibe una tela titulada La Virgen con un donante (1831), en la que 
se adivinan rasgos estilísticos que veremos en el cuadro de La Virgen María 
acoge los dominicos y dominicas del ciclo historiado de santo Domingo de 
Guzmán, que analizaremos más arriba.

El organigrama funcional del taller de los Cabrera, a falta de noticias, 
hemos de imaginarlo que el montaje fuera más o menos similar al de Antonio 
Salas. La distribución del trabajo artístico estaría repartido entre los diversos 
miembros de la familia. La disciplina profesional y la labor creativa estaría

36. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX, 21-22.
37. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano. Ed. Santo Domingo (Quito-Ecuador 1964); Museo 

Jacinto Gijón y el patrimonio artístico. Ediciones Universidad del Ecuador (Quito 1978).



82 Domingo Iturgaiz

regulada por un reglamento familiar, salvando siempre la libertad creativa 
personal y la ordenación de los trabajos de acuerdo a los encargos recibidos.
Cuando el P. Francisco Alvarez entabla contactos a nivel artístico con el 

taller de los Hermanos Cabrera, da por supuesto que a la capital chilena 
habían llegado noticias de su quehacer artístico. Nicolás Cabrera compagi­
na el seguimiento del taller, con la enseñanza de la pintura. Entre sus alum­
nos figura uno de los pintores modernos del Ecuador: Joaquín Pinto. 
Nicolás muere repentinamente en 1859. La dirección del taller pasó a direc­
ción de Aseen ció Cabrera a juzgar por las obras firmadas en el encargo chi­
leno. De esta manera darían cobertura a los encargos acumulados. El com­
promiso confiado desde el extranjero y dentro del plazo prefijado, obliga­
ría al taller a responder con profesionalidad.

El encargo del P. Francisco Alvarez de pintar más de cien lienzos, de 
casi cinco metros cuadrados cada uno, era contraer un serio compromiso y 
de gran envergadura. Solamente un taller integrado de un equipo de artis­
tas puede echarse esa carga a las espaldas. De los casi cien lienzos pinta­
dos, solamente en dos hemos registrado la firma del artista, aunque en otros 
dos más, pude detectar una estraña escritura de mezcla de letras y números, 
que muy bien pudiera indicar la intervención de algún otro artista del taller.

Se puede concluir que el taller de los Hermanos Cabrera, estaba inte­
grado por: Nicolás, Ascencio, Manuel o Tadeo, quienes dieron satisfactoria 
cobertura a los compromisos asumidos. El Museo Jacinto Gijón y Caamaño 
exhibe diversas obras firmadas por Nicolás Cabrera, alguna de ellas con las 
iniciales N.C. Los cuadros de la nave del Santuario de Guápulo son obras 
de Tadeo Cabrera y fueron pintados en la primera mitad del siglo XIX38.

III. 2. El pintor Ascencio Cabrera

No disponiendo de documento epistolar ninguno, a través del cual 
podamos ratificar la paternidad de la obra, procedemos al análisis mismo 
de los lienzos. De los más de cien cuadros pintados, solamente en dos apa­
rece la firma de Ascencio Cabrera. El primero es un lienzo titulado La 
Virgen María acoge a Dominicos y Dominicas. En el rincón inferior izquier­
do, junto a la paleta de pintor se puede leer: Ascencio Cabrera. Quito 1841.

El segundo lienzo que aparece firmado es el dedicado al Beato Gil de 
Boncelas o de Santarén (Portugal) 39. También en el ángulo inferior bajo, y

38. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX, 35.
39. La denominación del pueblo de “Bonzelas" es un error de trascripción. El pueblo 

natural del Beato Gil de Santarén es Voazela, diócesis de Viseo, Portugal. Puede consultarse La 
Liturgia de las horas. Propio O.P. (Roma 1988) 758.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 83

debajo de la leyenda escrita que corre al pie, se lee: Lo pintó Ascencio 
Cabrera en Quito a 13 de julio de 1841V).

Extraña sobremanera que en los apuntes personales de Francisco 
Alvarez no mencione para nada el nombre de Ascencio Cabrera. Vamos a 
ordenar y clarificar los datos que suministra el P. Francisco Alvarez, con­
frontado con la leyenda escrita de alguno de los cuadros.

La fecha del encargo fue el año de 1837 según lo documenta él mismo 
cuando escribe: Esto se mandó hacer á Quito: dando una instrucción mui 
circunstanciada de los pasos q. debía contener cada lienzo. Después de dos 
años q. el plazo de la contrata estubo aquí la obra, q. se colocó en uno de 
los claustros". La fecha de colocación del ciclo de santo Domingo fue el 4 
de agosto de 1839- Ambos documentos, el manuscrito de puño y letra y el 
pictórico coinciden en fechas.

El lienzo La Virgen acoge a Dominicos y Dominicas y que es el prime­
ro de los firmados, se desmarca del grupo del ciclo de santo Domingo por 
su gran dimensión (4,80 X 1,70 m.) y lleva una cartela ovalada en el lado 
derecho, con una extensa leyenda que reproducimos por su contenido e 
interés:

“El Mui Dr. P. Fr. Feo. Alvarez Natural de Mendoza actual Prior de este conb- 
to. de observea. del Ord. de predicadores, titulado prelado del Belen: fue elec­
to y confirmado por su Santidad el año de 1837, en él que mandó pintar este 
lienzo con 100 y más, en Quito Capital del Ecuador con Antonio Palacios, los 
que fueron condusidos en los años de 1839, y 41 C4n bir318 2f3f318 d2 
28c51i5ti, para adorno de dicho C4mb2nt4”.n.

Esta leyenda escrita trascribe un manojo de datos que merece que se 
puntualicen. En primer lugar recuerda la fecha de la elección de Prior- 
Prelado y confirmado por su Santidad el año de 1837. A reglón seguido, 
hace alusión a dos fechas claves del encargo pictórico: el año de 1839, 
fecha de entrega y colocación del ciclo de santo Domingo; y el año de 1841 
que corresponde a la fecha de conclusión y entrega de la obra. Recuerda 
igualmente la cantidad numérica de lienzos contratados, en total “cien y 
más”.

Esta expresión lingüística no parece formulada con exactitud. Una tal 
apreciación numérica, manifiesta estar en contradicción con el número total 40 41 42

40. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX, 35. Trascribe incorrectamente la 
fecha del lienzo: “pintó Ascencio Cabrera en Quito el año de 1839”.

41. Apuntes escritos, 63.
42. Ramón Ramírez, Pinturas importantes, Convento Recoleta Dominica. Cuadernos 

Históricos Dominicanos N. 2 Provincia de S. Lorenzo mártir (Santiago de Chile 1984) 4. 
Posiblemente haya alguna incorrección en la cita. El lienzo está colgado y sólo se puede acce­
der mediante una escalera.



84 Domingo Iturgaiz

de los lienzos que he contabilizado in situ. Y tampoco correponde con el 
manuscrito de Francisco Alvarez quien dejó escrito: “Hemos dicho que son 
84, los lienzos Quiteños q. hai en los claustros y hai dos mas q. agregar q. 
se nos escaparon por estar en un pasadizo, y otros tres q. tampoco se 
incluien en la primera cuenta y están en la portería. De modo que son 89- 
Amas de estos hai otros de mayor tamaño, de mejor obra y de maior valor” 
43. El número total de lienzos grandes son cinco. Luego parece deducirse 
que la cantidad global del encargo fue de 94 lienzos.

Finalmente recuerda a un personaje por nombre Antonio Palacios. 
¿Quién es este señor? ¿Tiene algo que ver con el taller de Ascencio 
Cabrera? Todas nuestras indagaciones y búsquedas han sido inútiles res­
pecto a su identidad. No figura en el elenco de artistas ecuatorianos. El 
P. Vargas no lo menciona para nada en sus diversas obras escritas sobre 
el arte ecuatoriano.

Respecto de los cinco lienzos de gran tamaño, no los individualiza a 
cada uno con su nombre, aunque hace un juicio de ponderación: “Amas de 
estos hai otros de maior tamaño, de mejor obra y maior valor... Uno de estos 
ocupa la testera del Refectorio, otro la del Capítulo y otro la Portería. En esta 
pieza se encuentra un lienzo que representa á Nra. Patrona Sta. Catalina vir­
gen y mártir disputando con los filósofos, y otro el de Bartolomé de las Casas 
defendiendo a los Indios en la corte del emperador Carlos 5.Q” Y De los tres 
primeros lienzos, de acuerdo a sus contenidos temáticos, hemos de pensar 
que el Milagro de la cena, estaría colgado en el Refectorio; en el Capítulo la 
escena de Santo Domingo ante el Demonio, y finalmente en la Portería se 
contemplaba la tela de la patrona Santa Catalina virgen y mártir disputan­
do con los filósofos, y la de Bartolomé de las Casas. El Padre Alvarez no indi­
vidualiza el cuadro de la Virgen María acoge a los Dominicos y Dominicas, 
siendo sin lugar a dudas el lienzo de mayor calidad artística de todos los que 
salieron del taller de Ascencio Cabrera 43 * 45.

Finalmente recordar el segundo encargo al taller de Ascencio Cabrera 
de la Colección de Santos y Beatos, que debió ser contratado una vez con-

43. Apuntes escritos, 65. La expresión “100 y más”, podría incluir otro lote reducido de 
telas pintadas para la Casa de Ejercicios de Apoquindo, pero que no aparecen documentadas en 
los apuntes del P. Franciso Alvarez.

44 Apuntes escritos, 65. Quiero desglosar de esta Colección de Santos y Beatos, un lienzo 
dedicado a Fray Bartolomé de Las Casas que es de tamaño grande (480 x 170 mm.) y esta dota­
do de una mayor entidad histórico-documental.

45. En la actualidad los cinco lienzos grandes están distribuidos de la siguiente manera: 
Fray Bartolomé de Las Casas se encuentra colgado en la Capilla de la Comunidad; y el Diálogo 
de santo Domingo con el demonio ante un grupo de frailes aparece depositado en la Sala-Museo, 
ambos en la Recoleta. La cena milagrosa de santo Domingo y la Virgen María acoge bajo su 
manto a santos dominicos y dominicas se pueden ver en la Iglesia conventual de santo 
Domingo; y por último, Santa Catalina virgen y mártir se conserva en la Capilla privada del 
Palacio gubernamental de la Moneda, de Santiago de Chile.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 85

cluído el ciclo historiado de santo Domingo. Esto se deduce del siguiente 
párrafo del documento que manejamos: “Para conpletar el adorno de los 
Claustro é igualarlos al primero en q. estaba colocada la vida mo. Sto. 
Patriarca, el P. Alvarez mandó trabajar a Quito una colección de todos los 
Stos. y Beatos de nra. Orden ... poniendo un Santo en cada lienzo...46.

La fecha de entrega del trabajo artístico dedicado al ciclo de santo 
Domingo y a la colección de Santo y Beatos dominicos aparece constatada, 
al menos en cuatro lienzos: el de la Fundación de la Milicia de Jesucristo, 
la Beata Juana de Aza, la Virgen acoge a santos Dominicos y Dominicas y 
el reservado al Beato Gil de Santarén. En los cuatro cuadros la fecha de 
1841 aparece muy claro, no así el contexto final, que el pintor ha utilizado 
una mezcla convencional de números y letras, complicando la interpreta­
ción de las lecturas escritas. Las reproducimos textualmente, aunque no 
exentos de posible defecto de trascripción.

Fundación de la Milicia de Jesucristo

2n S2pt32mbr2 21 d2 841 s2 p3nt4 2n Q53t4 
En Septiembre 21 de 841 se pintó en Quito

Beata Juana de Aza:

S2 p3nt4 2n Q53t4 I v23t2 3 
c5nr4 d2 S2pt32mbr2 d2I Iñ4 
d2 1841
Se pintó en Quito I veinte o cuatro de Septiembre del año de 1841.

La Virgen María acoge a santos Dominicos y Dominicas

en los años de 1839, y 41 
C4n bir318 2f3f318 
d2 28c51i5ti, para adorno 
de dicho C4mb2nt4.

en los años de 1839, y 41
con.........................
de............... , para adorno
de dicho Convento.

46. Apuntes escritos, 64.



86 Domingo Iturgaiz

Esta modalidad de escritura, en la que se combinan letras y números 
no debe revestir mas particularidad que ser una clave o contraseña dis­
tintiva de uno de los talleres de la Escuela Quiteña. Contrasta más, cuan­
do llegado el momento de estampar la firma del artista, no se sigue con 
este sistema, sino que se rotula con una frase para terminarla con el nom­
bre de Ascencio Cabrera. No parece rúbrica personal a manera de firmar 
de los artistas.

Al intentar descifrar la combinación entre vocales y números, pronto 
nos percatamos que el truco estaba en que los números fueron equipara­
dos a vocales. Con esta clave llegamos a la lectura precisa. Sin embargo las 
palabras que llevan números superiores a la cifra cinco, quedan sin leer, por 
defecto de las consonantes y defecto de precisión en la caligrafía.

Este sería a nuestro modo de entender la equivalencia:
1 = a
2 = e
3 = i
4 = o
5 = u

Con estos datos en torno a la obra del taller de Ascencio Cabrera se 
puede llegar a un balance material del trabajo artístico. El encargo se rea­
lizó en este taller quiteño; el artista y colaboradores pintaron más de los 
cien cuadros. La obra pictórica total se acometió durante el corto espacio 
de tiempo de cuatro años, incluido los viajes de traslado desde el puerto 
ecuatoriano de Guayaquil, hasta el chileno de Valparaíso. A primera vista, 
parece un tiempo record de ejecución para un trabajo artístico de esta 
envergadura.

El taller dedicó cuarenta y ocho meses al compromiso con los domini­
cos de Santiago de Chile, de donde resulta que la ejecución material se dis­
tribuye a dos lienzos por mes. El tamaño de los lienzos de toda la colec­
ción presenta unas medidas respetables de 3,03 metros de largo, por 1,70 
de alto; a excepción de los cuadros grandes de forma apaisada, que llegan 
a una longitud de 4,80 metros, por 1,70 de alto.

El trabajo realizado suma la cantidad de cerca de los 515 metros cua­
drados para los cien lienzos. De lo que se deduce que son muchos metros 
de tela para pintar, y poco espacio de tiempo para haberle dado final con­
clusión. Como dato explicativo y de contrapunto, recordamos al pintor 
Salas, contemporáneo de los Hermanos Cabrera, quien en toda su vida 
había pintado más de mil metros cuadrados de lienzo. Eran talleres que: “se 
dedicaban más a producir mucho que a realizar obra bien hecha”, como 
dejamos constancia en la visita al estudio-taller de Salas.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 87

La colección fue programada manteniendo unos idénticos principios de 
estilo y de composición: figura protagonista, sola o acompañada, dentro de 
un espacio arquitectónico cerrado o abierto a un paisaje, con elementos 
simbólicos que concurren en la vida del santo representado y casi siempre 
documentado con una cartela con descripción escrita de la escena.

El resultado final del trabajo es variado y diferente dentro de la unidad 
homogénea de la obra. Sólo evaluable bajo el aspecto artístico y dentro de 
una situación típica que se daba en Quito en esta época. La empresa era 
encargada a un determinado “maestro- -que firmaría la obra global con su 
nombre-, pero que se servía de la colaboración de un equipo de artistas 
que seguían con fidelidad sus bocetos. Todo ello nos lleva a la conclusión, 
que todo este trabajo no pudo ser realizado por un solo artista, sino que 
fue acometido por el taller bajo la supervisión del maestro. A esta misma 
deducción se llega al someter a examen el análisis de las formas artísticas.

IV. Análisis iconográfico e iconológico

il

Facilitada la documentación histórica y artística base, sólo queda pre­
sentar el examen directo de la obra pictórica en si misma. Venimos dicien­
do, que son dos los encargos que se realizaron para la Recoleta Dominica.

El primer compromiso que se ejecutó es el ciclo historiado de santo 
Domingo de Guzmán. Necesariamente tenía que ser así, para continúa!- fe 
tradición en la historia de los conventos dominicos. La personalidad inte­
lectual y evangélica del fundador quedó registrada en la iconografía Santo­
ral, como Imagen-tipo. La proyección de su figura no quedó circunscrita al 
patrimonio europeo dominicano, sino que a partir de la colonizacióri de 
Hispanoamérica, su icono se filtra llevada por los primeros misionferós en 
las manifestaciones artísticas del Nuevo Continente, con particular inciden­
cia en las Escuelas Quiteña y Cuzqueña. >::■ mu sb onnab

Las Imagenes-tipo, o temas de encuadre son aquellas figuraciones ico­
nográficas que representan una determinada mentalidad;uformá-de -ser y 
estilo de vida religiosa, que reflejan la cultura de una; época -histórica. 
Dentro de este enfoque quisiéramos encuadrar a toda está colección 
Quiteña. g ;-.-j ¡-.osn?:! ub ovjmirn

La colección de Imagenes-tipo dominicanas responde a una ideología 
religiosa, representativa de una tendencia marcadamente reformista basada 
en la austeridad ascética. Todas sus “imágenes-tipo” están cargadas de una 
intención moralizante, reforzada su representación con una'fuerte carga 
mística para la comunidad de religiosos al chal iba cjirigjdó el mensaje!ico­
nográfico. Todas sus imágenes acentúan la* búsqueda: de la perfección cris­



88 Domingo Iturgaiz

tiana mediante los procedimientos que la vida ascética dispone: la oración 
y contemplación, la mortificación corporal, el retiro solitario y la penitencia 
en sus múltiples facetas.

Los “temas de encuadre” han sido seleccionados a priori, de acuerdo a 
la orientación de rigurosa observancia para la cual había sido fundado el 
convento chileno. Sus temas principales están extraídos de las más repre­
sentativos modelos de vida ascética y mística de la historiografía de la 
Orden Dominicana. En primer lugar, el recuerdo obligado al Padre y fun­
dador como “imagen-espejo” a través de los momentos históricos de su 
vida, como referencia necesaria para todo dominico. En segundo lugar, la 
evocación de los sobresalientes “santos-modelos” que la historia dominica­
na ha jalonado en sus filas como ejemplares de santidad.

Tanto un programa iconográfico, como el otro, hay que conectarlo con 
la cultura y estilo artístico del momento hispanoamericano. Tales programas 
iconográficos fueron suministrados al taller quiteño. La presentación de los 
temas y el estilo de las formas es competencia personal del maestro artis­
ta o artistas. La trayectoria artística de la Escuela Quiteña se orienta hacia 
los modelos filtrados desde Europa, bien mediante contactos personales, 
bien a través de grabados de las obras de los grandes maestros europeos, 
o también por la divulgación de estampas de devoción impresas que alcan­
zaron un gran auge 47. El tratamiento de los programas y de las formas esti­
lísticas declaran sus afinidades con las tendencias artísticas auropeas, que a 
Hispanoamérica llegan con retraso. La aportación quiteña al convento chi­
leno puede que adolezca de una cierta influencia por los programas temá­
ticos impuestos y por su destino conventual, que traduce en una presenta­
ción con tintes tenebristas, para conceder el habitat adecuado, un ambien­
te claustral, reverencial y ascético.

El clima intelectual de sus protagonistas es tónica común en casi todas 
sus pinturas. Las escenas, los santos y beatos representados se les enmarca 
dentro de una celda-estudio. Los elementos accesorios que hacen juego en 
la escena son significativos para conceder la admósfera ambiental de los 
modelos de estudio y de observancia: mesas, sillas frailunas, estanterías, 
libros, crucifijos, calaveras, flagelos...

El planteamiento de las “figuras-tipo” de una colección donde el 
número de lienzos es grande, y todos ellos de idénticas proporciones, se 
requiere el talento de artista para no caer en la repetición de esquemas

47. Santiago Sebastián, Contrarreforma y Barroco, 270-271; Alfonso E. Pérez Sánchez, De 
pintura y pintores (Madrid 1993). Leer el capítulo: Rubens y la pintura española, 79-93. Recuerda 
la difusión de las obras de Rubens, por medio de la técnica del buril y estampación, como moda 
frecuente en Europa y en España. Son famosos los grabadores de la obra rubeniana como: 
Schelte á Bolswert, Ragot, Luc Vosterman, Boetius á Bolswert.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 89

iconográficos, con protagonistas que presentan perfiles religiosos simila­
res y en composiciones más o menos semejantes. Sin embargo el resulta­
do final no es obra de elevada calidad artística, sino más bien discreta, 
cuyas formas evidencian convencionalismo, con esquemas dibujísticos 
seriados, donde solo cambia el protagonista; se alterna el juego de la figu­
ra del primer plano, con la ambientación del paisaje o de la arquitectura 
en el segundo plano.

La figura-tipo o protagonista es quien llena toda la composición, ocu­
pando el centro visual y destacado. Por lo general son planteamientos com­
positivos muy reiterativos, situando a la figura de pie, sentado o de rodillas. 
Pocas son las escenas que están resueltas con aglomeración de personas. 
Cuando el artista acude a un determinado acontecimiento de la historia de 
su vida, y ésta la ubica en un exterior urbano, siempre recurre en ayuda de 
la perspectiva lineal, o aérea, mediante el escalonamiento de planos. 
Cuando la composición se centra en un interior conventual o sacro, vuelve 
a repetir idéntico truco de escalonar espacios: interior de una celda, puerta 
entreabierta a un claustro, o interior de un templo.

Desde el punto de vista estilístico la pintura se desenvuelve en un acen­
tuado academicismo religioso, muy apegado al dibujo, que en momentos 
es defectuoso y rápido. El cromatismo va acorde con el tema representado. 
Destacan sobre todo las tonalidades terrosas, grisáceas y oros viejos, que se 
funden con la figura principal. En los tonos oscuros, y pavimentos de la 
diversas escenas interiores se aprecia una rapidez de ejecución realizada 
con una pincelada barrida y lisa.

El estilo de la Escuela Quiteña de la segunda y tercera década del siglo 
XIX refleja influencias europeas, tanto de las colecciones impresas de gra­
bados, como del aprendizaje recibido de los artistas en las Academias de 
arte italiano. Factor decisivo fue la divulgación de la imagen grabada, que 
puso al alcance de los talleres de arte, las obras de los grandes genios 
europeos. La invención de la imagen grabada en una matriz y repetible por 
la imprenta, concedió al arte europeo la condición de itinerante y trasferi- 
ble. La repetición de los modelos grabados fue el motor de la gran explo­
sión iconográfica que viajó por los países de Europa, para después desem­
bocar en Hispanoamérica. Tales reproducciones fueron el puente trasmisor 
de la iconografía religiosa europea, de sus contenidos temáticos y de sus 
formas estilísticas l8. 48

48. Santiago Sebastián, Contrarreforma y Barroco, 215. “Es un hecho conocido la difusión 
de los modelos de Klauber por la Nueva España, Colombia y Alto Perú... En Quito fue acepta­
da con complacencia la serie de imágenes de devoción del grabador Gottfried Bernhard Goetz, 
de la escuela de Augsburgo, que hacia 1750 realizó una colección de grabados en el tamaño de 
135 x 90 mm.".



90 Domingo Iturgaiz

La pintura Quiteña no alardea de dominio y maestría de colorido. No 
presenta grandes vuelos en el uso de la escala cromática. Es una pintura 
ceñida al dibujo, sin calidades pictóricas. Se desenvuelven dentro de un 
naturalismo religioso, sin llegar en ningún momento a plasmar una profun­
da emoción. Pintura que se encuadra dentro de un tenebrismo académico 
y neoclásico impuesto por la temática exhibida.

En la gran mayoría de los lienzos, existen escasos ejemplos donde el 
artista se haya desenganchado de las influencias exteriores y hubiera eje­
cutado una obra con personalidad propia, logrando partes o fragmentos de 
cierta calidad de diseño y de color. Del ciclo historiado de santo Domingo 
destacaría las figuras de la escena en que el demonio se le aparece en forma 
de mona, y la tela que rechaza la elección para el episcopado. La primera, 
es una bella versión de Domingo estudiante, sorprendido por el demonio 
en su mesa de estudio, gira su cuerpo de izquierda a derecha con gran gra­
vedad religiosa, eleva sus manos y permanece envuelto entre los paños del 
hábito blanco con buena textura en las telas.

Quiero hacer especial mención de las figuras-ángeles que sirven de 
acompañantes en la colección de Santo y Beatos y en algunos lienzos del 
ciclo de santo Domingo. Es un detalle infantil y gracioso que llama la aten­
ción. El tratamiento anatómico de las figuras-ángeles descubre las distintas 
manos de los colaboradores del taller. Los hay que están resueltos con sol­
tura y belleza y los que no tienen ninguna gracia. En casi todos los lienzos 
la figura-ángel presenta un carácter secundario, desplazado a uno de los 
ángulos bajos y casi siempre es figura sustentante de la cartela que trascri­
be la leyenda correspondiente y explicativa del cuadro.

Todos ellos presentan forma humana, sólo se diferencian por las dos 
alas. El estilo y presentación de sus figura, pudiera estar en relación direc­
ta con los hijos de los mismos artistas, quienes les sirvieron de modelos. 
Su diversa aparición presenta mucha versatilidad: de pie, sentados, apo­
yados sobre la cartela, o sosteniéndola a ésta... Todos ellos aparecen des­
nudos, cubiertos sus partes púdicas con una banda de color blanco o roja. 
Uno sólo es presentado de pie, sosteniendo graciosamente un lienzo blan­
co con ambas manos y lo muestra al observador para que lea la leyenda 
escrita. Tienen más apariencia de persona humana, individualizada y 
retratista, mas que de celeste. Representan a niños de corta edad, de fac­
ciones muy personales, de carnes frágiles y encarnaciones jugosas. 
Alguno de ellos, como el que acompaña a la Beata Magdalena de Trillo, 
o el que asiste al Beato Gonzalo de Amarante, son claros ejemplos en 
donde se puede observar las características anatómicas antes citadas. Son 
cuerpos infantiles, con toques graciosos de movimiento de manos y pier­
nas y hasta con gracejo de posturas. Solamente la presencia de las alas,



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 91

que arrancan por detrás de la espalda, dan razón de su doble personali­
dad humano-celeste.

Analizando detenidamente ambos encargos quiteños y descendiendo a 
los detalles pictóricos, salta inmediatamente a la vista, que el trabajo fue rea­
lizado en equipo y materializado por diversas manos. Aunque exista un 
proyecto común y unitario de los dos encargos, a la hora de enfrentarse con 
el desarrollo de la escena sobre el lienzo blanco, se adivinan la personali­
dad de los diversos estilos de los intengrantes del taller. El maestro-pintor 
una vez manchado el lienzo en las partes menos comprometidas, corregía 
y daba los toques finales, dando unidad a cada una de las composiciones.

Un grupo de lienzos va a tener un tratamiento pictórico especial, 
impuesto por el tema. Me quiero referir al tema de los Beatos dominicos 
que abrazan la penitencia, como medio de perfección cristiana en el claus­
tro. Su ambientación y presentación en escena se acomoda mejor al estilo 
tenebrista, consistente en situar a los personajes y objetos sobre fondo oscu­
ro. Una iluminación dirigida y contrastada hace que resalten las posturas, 
actitudes y gestos, consiguiendo el recurso del primer plano. Este gusto por 
el claroscuro tuvo una particular incidencia, en aquellos temas cuyo prota­
gonista se identifica con un anacoreta. Se les emplaza en el áspero rincón 
de una gruta, o en la oscuridad de una habitación, donde los fuertes con­
trastes acusan las penumbras, con el predominio de las tonalidades oscu­
ras. Esta modalidad tenebrista iniciada en la ciudad de Nápoles por 
Caravaggio, tuvo grandes seguidores en España como Ribalta y Rivera. 
Aunque había pasado de moda el tenebrismo, lo retoma la Escuela Quiteña 
para envolver en tonalidades oscuras aquellas escenas que la temática de 
austera penitencia, lo requería.

La gran mayoría de las telas declaran una marcada inclinación al inti- 
mismo conventual. En todos los programas escénicos, al protagonista se le 
concede el lugar central y eje de la composición, dentro de una depen­
dencia conventual: capilla privada, ángulo de claustro, interior de cueva, o 
celda privada. A este marco hermético y cerrado, el artista se las ingenia 
para que el protagonista respire, abriendo una comunicación ficticia, a 
modo de fuga al exterior para romper el hermetismo pictórico. Lo logra 
mediante el corte del muro de la habitación, con el fin de conseguir un 
escalonamiento espacial a un segundo o tercer plano, originando una pers­
pectiva aérea. No son aberturas lógicas y naturales, sino más bien provo­
cadas por la necesidad psicológica del protagonista, sin indicación material 
de puerta de entrada o de salida.

Entre la figura protagonista y el habitat que lo envuelve surge una rela­
ción de dependencia e interioridad con los elementos que le rodean: mesa 
de estudio, silla, estantería colorista, siendo más acusada que en la presen­



92 Domingo Iturgaiz

tación de los Santos y Beatos. Aquellas son menos seriadas y esteriotipadas. 
La galería de Santas y Beatas es más sugestiva que la de los Santos, que 
están tratados con más severidad plástica. Los programas femeninos selec­
cionados ofrecen variadas alternativas de presentación en escena. Además 
de los protagonistas, intervienen otros personajes que enriquecen la com­
posición. Como es el caso del grupo de Santas que fueron agraciadas con 
apariciones del Niño Jesús, de la Virgen y de un santo. La escena adquiere 
mayor entidad y formalidad sobrenatural decorando la aparición de bancos 
de nubes, celajes, contrastes luminosos. El entorno necesariamente debe 
participar de la luminosidad celeste que lo envuelve y le concede mayor 
colorismo y alegría festiva.

Curiosamente en esta galería reservada a las Santas se echa de menos 
la representación de la figura femenina más emblemática de todas las domi­
nicas: santa Catalina de Siena. Lo mismo sucede en el grupo de Santos que 
se ha prescindido del recuerdo de santo Tomás de Aquino. A no ser que 
estos dos lienzos pudieran ser los que desaparecieron de la colección y no 
queda más reliquia que los marcos de madera.

Finalmente quiero referirme al elemento decorativo de las Cartelas que 
goza de gran representatividad en esta colección, especialmente en la reser­
vada a los Santos y Beatos. La cartela es una decoración en bajorelieve 
escultórico, o pictórico, dibujada o grabada. Presenta unas formas asimétri­
cas, de aspecto cartilaginoso, medio vegetal, medio calcáreo, al modo de 
una concha cuyo centro está destinado para recibir emblemas o leyendas 
escritas. Es un elemento decorativo gráfico, cerrado y basado en el uso de 
la línea curva. Recuerda las formas de las caracolas marinas o formas vege- 
talizadas. Describe líneas ondulosas, serpeantes, sesgadas, con contornos 
disimétricos. Fue tema socorrido repetidamente por los grabadores, orfe­
bres, tallistas y yeseros. Tiene su aparición en época barroca. Los grandes 
decoradores de este momento estilístico a través de los grabados fueron los 
grandes divulgadores suministrando infinidad de modelos. Conectaba a la 
perfección con el espíritu del momento histórico, por su retórica lineal, 
efectismo escénico y formas alambicadas, para terminar en las agitaciones 
desenfrenadas del estilo Recocó.

La cartela como recurso decorativo fue especialmente utilizado en los 
grabados de los ciclos historiados, donde la sucesión ininterrumpida de 
escenas de un mismo protagonista o tema figurativo, necesitaba un espa­
cio didáctico adecuado para realizar la descripción catequética de la 
escena representada.

La moda de las cartelas llega también a Hispanoamérica con el arte 
colonial. La colección de Santos y Santas de la Recoleta retoma este objeto 
decorativo. Sería interesante rastrear sus huellas desde sus orígenes. Hemos



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 93

intentado seguirlo entre las pinturas mas primitivas de la Escuela Quiteña y 
Cuzqueña, centrado particularmente en los dos focos artísticos de las dos 
capitales, con el fin de enlazar con esta forma decorativa que el taller de 
Ascencio Cabrera lo reutiliza en la colección que estamos estudiando.

El gran padre y maestro de la pintura Quiteña, Miguel de Santiago y en 
su primer trabajo pictórico dedicado al ciclo de san Agustín, lo pintó para 
decorar el claustro bajo del convento de los Agustinos de Quito. Da entra­
da a la forma ornamental de la cartela en todos los lienzos que componen 
el ciclo. No solamente esto, sino que en el primer lienzo, es tema único que 
cubre todo él es la cartela, dentro de la cual escribe la leyenda introducto­
ria de lo que pretende pintar. Esta primera cartela, pasa a ser forma orna­
mental integrante de las obras de Miguel de Santiago

Este ciclo agustiniano de Miguel de Santiago pienso que es clave para 
seguir de cerca la trayectoria de las diversas escuelas, sobre todo la de 
Quito, no tanto la de Cuzco, cuyos artistas repiten los recursos plásticos de 
los maestros.

Un artista anónimo de la misma ciudad de Quito exhibe una extensa 
colección dedicada a san Francisco Javier en el claustro alto del convento 
de la Merced. Recurre también a la decoración de cartelas, pero con la par­
ticularidad que aquí, van a ser parte integrante del mismo marco de made­
ra que acoge el lienzo. La parte alta central del marco la reservó el tallista 
para labrar una cartela y en su interior se escribe la leyenda correspon­
diente del santo en cuestión.

Semejante recurso pude comprobarlo en los ciclos dedicados a santo 
Domingo de Guzmán del convento homónimo de Lima y en el de santa 
Catalina y santo Domingo de Cuzco. La escuela colonial Cuzqueña hace 
igualmente gala de brindar leyendas escritas, dentro o fuera de las carte­
las, para que el atento observador pueda ser ilustrado de la escena repre­
sentada.

Esta propensión hacia el ornamento decorativo y epigráfico no quedó 
limitada al cerco de las principales escuelas pictóricas, sino que su radio 
de acción llegó a otras naciones hispanoamericanas. Los artistas colonia­
les colombianos Gregorio Vasquez Ceballos y los hermanos Gaspar y 
Baltasar de Figueroa, sustituyen la cartela por un pergamino. El primero 
de ellos pintó una serie de lienzos para el convento de santo Domingo de 
Santa Fe de Bogotá y en su lienzo inicial se ve una breve leyenda donde 
un pergamino arrojado sobre el suelo, se lee: “Vida y milagros del Smo. 
Patriarca S. Domingo de Guzmán ydeada y pintada por Gregorio Vázquez 
Arce Ceballos año 1680”. En otro de los cuadros que pintó para los 49

49. Ibicl., 270-271. Primera tela del ciclo de san Agustín, el cuadro de la dedicatoria.



94 Domingo Iturgaiz

Agustinos titulado: “Vázquez entrega dos de sus obras a los Padres 
Agustinos”. El artista se autoretrata entregando a un padre agustino los 
dos lienzos de santo Domingo y san Francisco de medio cuerpo. En la 
iglesia del fondo del cuadro y debajo del arco de la puerta de entrada 
pinta nuevamente a santo Domingo y san Pablo. Debajo del apóstol se 
lee: Per istum iter ad Xtum; mientras que al pie de aquel escribió: Sed 
facilius per istum50.

El último taller de la escuela Quiteña representado por los Hermanos 
Cabrera continúa la tradición acuñada por Miguel de Santiago de la incor­
poración de las cartelas-leyendas a la colección chilena que comentamos. 
Aunque ellos añaden estilístico contorno de: altar, cortinajes, libros, comu­
nicación con el claustro, aparición de la Virgen sobre bancos de nubes, 
ángel-figura que sostiene la cartela.

Las escenas que se desarrollan a cielo descubierto, donde el protago­
nista está en contacto con el exterior paisajístico, con fondo marino, 
ambiente fluvial que lo rodea, edificios de la arquitectura envolvente, se 
percibe un paso intermedio a través de la zona de cielo, más luminosa en 
lontananza, que contrasta con el primer plano donde verdea la naturale­
za y se sitúa el personaje. En los que la figura se recorta a pleno cuerpo 
con el paisaje, se evidencia la falta de integración con aquél. Se ve nece­
sario acudir a crear la admósfera que corre entre figura y paisaje. El artis­
ta acude a sus recursos pictóricos para escalonar la perspectiva lineal o 
aérea, a la distinción de planos utilizando las montañas, árboles y arbus­
tos del paisaje, edificios, barcos en la superficie marina. A veces, dando 
la sensación que el protagonista no constata comunicación alguna con el 
medio que le rodea. Son los casos de las telas de san Raimundo de 
Peñafort, del Beato Gonzalo de Amarante y en menor escala el lienzo 
dedicado al Beato Juan Liccio.

En las escenas que recurre a la ambientación de la arquitectura, llama 
la atención que los artistas quiteños no reproduzcan rincones urbanísticos 
propios, o edificios coloniales que los estaban contemplando a diario. Sino 
que transponen monumentos atípicos que nada tiene que ver con la arqui­
tectura colonial, y se asemejan a edificios clásicos europeos: rotondas, 
columnas con cúpula, pilastras con inscripción inspirados en los grabados 
o estampas impresas que les servía de fuente arqueológica documental.

Respecto del tratamiento pictórico de los Santos con respecto a las 
Santas es distinto. Tanto en dibujo, como en la entonación cromática, la 
paleta de los artistas es mas cálida y atrayente con el tema femenino, que

50. Iconografía de la obra de Gregorio Vázquez Cebados, Museo de Arte Colonial (Bogotá 
1988) 23.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 95

con el masculino. Las Santas y las Beatas están pintadas con mayor riqueza 
y jugosidad pictórica, el modo de presentarlo cambia según los diversos 
artistas. Ascencio Cabrera y su equipo de taller tienen dos maneras de pin­
tar la cartela: una, en la que ésta aparece simplemente apoyada o colgada 
sobre un soporte y otra, en la que la cartela es sostenida por angelillos ala­
dos y desnudos. La primera versión la utilizan en algunos lienzos del ciclo 
dedicado a santo Domingo de Guzmán. Se sirve de la segunda versión para 
la galería de Santos y Beatos. El tema de los pequeños ángeles, es deriva­
ción de los putti-niños del arte italiano. Los grabadores de la época barro­
ca europea reproducen con frecuencia las cartelas sostenidas por putti.

El taller quiteño de los Cabrera recurre a las figuras infantiles de los 
angelillos con cartelas. Su presentación es muy diversa: de pie, sentados, 
manteniendo la cartela o se apoyan sobre ella. La condición angélica viene 
dada por la presencia de las alas detrás de la espalda. Los rostros de estos 
niños-ángeles tienen un marcado carácter retratista, muy personalizados, con 
facciones redondeadas y modeladas. En la mayoría de las telas de la colec­
ción de Santos y Beatos este detalle pictórico es uno de los mejor tratados, 
con rica y jugosa entonación cromática, con soltura y precisión de dibujo. 
No todos fueron pintados con idéntica maestría, como el pequeño ángel que 
acompaña a la Beata Juana de Orvieto que no presenta ninguna de las carac­
terísticas enunciadas y su diseño es burdo y poco atractivo, denotando per­
tenecer a una mano colaboradora del taller poco diestra. Todos los niños 
aparecen desnudos, anatómicamente bien pintados y con movimiento de 
brazos y cruce de piernas pintados con gracia. En ocasiones sus partes 
pudendas aparecen cubiertas con paños, por la cartela o por la sombra que 
proyecta.

En alguno de los lienzos se ha suprimido las cartelas, pero no los ange­
lillos, en cuyo caso éstos sostienen entre sus manos un lienzo blanco donde 
se lee la leyenda escrita.

Podemos concluir que estamos ante una colección iconográfica muy 
uniforme, no sólo en cuanto a la formulación de los contenidos temáticos 
y a la forma estilística, sino incluso llega hasta la uniformidad material de 
las medidas de las telas.

V. Ciclo iconográfico de santo Domingo de Guzmán

El ciclo iconográfico se encuentra en la actualidad colgado de los muros 
de la iglesia conventual de santo Domingo de Santiago de Chile, visible 
para el turista. Sin embargo, la propiedad petenece al segundo convento 
dominicano de la Recoleta Dominica de la misma capital chilena.



96 Domingo Iturgaiz

La primera vez que contemplé el ciclo de santo Domingo me causó una 
gratísima impresión, al seguir en tan poco espacio, la catcquesis iconográ­
fica de la vida y milagros del santo español. La colección está integrada de 
veinticuatro lienzos51. Pocas veces se puede admirar en una iglesia con­
ventual dominicana una galería tan variada de telas. Al haber tenido la 
oportunidad de visitar las ciudades de Lima, Cuzco, Quito y Santa Fe de 
Bogotá rebuscando las raíces estilísticas en los diversos conventos, museos 
y colecciones de Hispanoamérica, aquella primera impresión del ciclo de 
Santiago de Chile se desvaneció al comprobar la tradición iconográfica 
dominicana en los principales conventos de la Colonia Hispana en América 
del Sur: convento de santo Domingo de Lima, convento de santo Domingo 
y santa Catalina de Cuzco y santo Domingo de Quito. Cual fue mi grata sor­
presa que al visitar estos conventos dominicanos pude examinar con aten­
ción que el ciclo dedicado al santo fundador cubre muros completos de sus 
iglesias y claustros.

Con esta premisa iconográfica se deduce que, el encargo de los domi­
nicos de Chile es uno más, de los muchos que la Escuela Quiteña y 
Cuzqueña pintaran para los conventos dominicanos. Tales escuelas pictóri­
cas afrontaban con sus diversos talleres las peticiones que recibían de los 
diversos conventos e iglesias. Hemos reseñado anteriormente, que las gran­
des ciudades coloniales tenían ubicados en el casco viejo las iglesias-con­
ventos de las principales familias religiosas: santo Domingo, san Francisco, 
san Agustín, la Merced y la Compañía. En cada uno de estos conventos, 
tanto en la iglesia como en los claustros, eran totalmente decorados con el 
ciclo iconográfico del santo titular. Todos ellos pueden considerarse como 
museos de arte colonial52.

El convento dominicano de La Recoleta de Santiago de Chile, continúa 
esta moda iconográfica de dedicar a su santo fundador: “el primero y prin­
cipal adorno que debía ponerse en los claustros era la vida de nuestro 
Patriarca Santo Domingo”53.

El P. Francisco Alvárez, dinamizador de la empresa decorativa del con­
vento chileno, no parte de cero, sino que dispone de entecedentes icono­
gráficos de solera, en los conventos dominicanos hispanoamericanos. Su 
mérito radica en proseguir una bella costumbre. Conecta con uno de los 
talleres de la Escuela Quiteña que estaba en auge, para pintar la última de 
las versiones de la vida y milagros de santo Domingo de Guzmán. Los 
apuntes personales de Francisco Alvarez no registra noticia alguna de que

51. Domingo Aracena, Recuerdos, 30.
52. Santiago Sebastián, Contrarreforma y Barroco, 239. El autor dedica un estudio a la ico­

nografía de las Ordenes Religiosas, omitiendo el apartado de la Orden de Predicadores.
53. Apuntes escritos, 62.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 97

hubiera visitado el taller en Quito para puntualizar todos los detalles del 
encargo. Sin embargo pudo tener referencia de los ciclos iconográficos de 
las ciudades coloniales limítrofes, a través de los contactos personales con 
frailes dominicos de esas capitales. La provincia dominicana de Chile hasta 
su independencia, siempre estuvo dependiendo jurídicamente de la pro­
vincia de san Juan Bautista del Perú. El convento de La Recoleta de Chile 
recibe una tradición en imágenes, familiar y emotiva, que la trasmite a sus 
frailes. Francisco Alvárez se constituye en un eslabón más, de la cadena 
iconográfica y tradición dominicana, de revestir los muros de sus claustros 
de obras de calidad artística, para que ilustren, eduquen la sensibilidad de 
sus moradores y puedan ser arrastrados a su ejemplarización a través de los 
modelos que contemplan realizados con la belleza y arte de los colores.

El ciclo de santo Domingo de Guzmán sobresale por su carácter histó- 
rico-narrativo, más que por su calidad artística. Destaca más cómo docu­
mento iconográfico, que como plasmación pictórica. Los contenidos ¿cóni­
cos le suministran más encanto y curiosidad, que el tratamiento creativo y 
personal de sus artistas. Las tres finalidades propias de la imagen cristiana, 
recordadas por santo Tomás de Aquino: instruir, ejemplarizar y decorar54, 
son los tres ejes sobre lo que pivota el pensamiento iconográfico de 
Francisco Alvárez55.

La fuente de inspiración de todo el ciclo está basada en los documen­
tos primitivos de los orígenes de la Orden Dominicana: Jordán de Sajonia, 
Pedro Ferrando, Constantino de Orvieto, Cecilia Cesarini, Humberto 
Romans, Santiago de Vorágine y Vicente de Beauvais. Son los documentos- 
base de todos los artistas que pintan la iconografía dominicana.

Sin embargo, en el caso que nos ocupa, hubo un intermediario de 
excepción, que no sólo comisiona el encargo, sino que sirve la información 
precisa al taller de los Hermanos Cabrera de Quito. Francisco Alvárez testi­
monia el compromiso al escribir: “...esto se mandó hacer a Quito: dando 
una instrucción mui circunstanciada de los pasos que debía contener cada 
lienzo”56. Esta relación detallaría cada uno de los contenidos de cada lien­
zo, de manera de visualizar la escena, juntamente con una leyenda sucinta 
escrita al pie de cada cuadro. A esta documentación, ha de añadirse la con­
tribución personal -inspiración y creatividad- del artista o artistas, y con las 
alusiones detallistas que escapan a la crítica histórica, que dan la nota de 
curiosidad y delicadeza. El P. Domingo Ara cena anota en sus Memorias 
Administrativas el mantenimiento y cuidado de los lienzos recordando que:

54. Summa Theologica, IIIa, Qt, XXV, a.3.
55. Apuntes escritos, 64.
56. Ibicl., 63



98 Domingo Iturgaiz

“Se han rehecho en gran parte las leyendas de la vida de N. Sto. Padre para 
hacer desaparecer la vergonzosa ortografía que las afeaba”57. Tales leyen­
das son las que presentan en la actualidad. Desgraciadamente la nueva 
escritura, desentona sensiblemente del resto de la tela. En la parte baja del 
lienzo corre una franja de color negro, sobre la que se destaca la nueva 
leyenda, sin cuidar la entonación cromática, ni su rotulación caligráfica.

Todo el ciclo iconográfico está marcado por una clara motivación didacti- 
co-catequética, impuesta por el gestor y continuada en la ejecución artística. 
Esta iconografía va dirigida a un público conventual, intelectualmente forma­
do, para ser captado al primer golpe de vista y contemplada en todas sus vir­
tualidades religiosas y estéticas. El ciclo dominicano conduce al fraile que se 
detiene ante ellos, por los momentos históricos, acciones, signos y milagros 
más representativos de su vida. Su carácter pedagógico ha sido seguido por el 
taller de los Hermanos Cabrera, al crear composiciones figurativas de gran rea­
lismo, fáciles de comprensión y realizadas en tonalidades cromáticas austeras. 
Si alguna de las escenas pudiera presentar dificultad de lectura, la leyenda 
escrita a pie del lienzo disipa toda duda. Sabemos igualmente, que el mensa­
je pictórico no sólo iba dirigido a los frailes conventuales, sino también a 
seglares y sacerdotes que frecuentaban los claustros, para quienes su contem­
plación era cátedra de instaicción, como documenta Domingo Aracena 58.

Dada su motivación catequética el ciclo pretende ser exhaustivo, ofre­
ciendo los pasos mas representativos de la obra y carisma de santo 
Domingo. Resalta momentos y escenas biográficas, que la iconografía euro­
pea silencia. Concede importancia a temas de su infancia española. Inicia 
la andadura recalando en las raíces genealógicas de la familia de sangre: 
Felix de Guzmán y Juana de Aza, padres del santo burgalés. El primer lien­
zo es muy representativo de este género familiar de pintura, donde frater­
niza magistralmente a las dos familias: la de sangre y la religiosa. La tela 
dedicada a representar su Jenealogía es única en su género. En segundo 
lugar, recala muy particularmente en escenas de infancia en su pueblo natal 
de Caleruega, y de su juventud universitaria en Palencia. Todo el reportaje 
iconográfico lo salpica con los sucesos históricos más notables de su vida, 
y con intervenciones milagrosas (exempla). Retazos iconográficos que cum­
plen con las tres motivaciones de todo icono.

La pretensión del gestor era dejar una obra noble y digna. Su pensa­
miento caminaba muy lejos. Su mente voló el Viejo Continente: “No hay 
duda que encargado a Europa habría venido una obra bastante perfecta”59.

57. Memoria administrativa. N. III. Segundo triennio (1867-1870) 66.
58. Domingo Aracena, Recuerdos, 31. “Aquellos relijiosos... trasformaban en universidad 

los claustros de su convento principal, i cuyo eminente saber expresó enerjicamente un obispo 
de ésta Diócesis, diciendo a un ordenando: Sólo con que U. pase por los claustros de santo 
Domingo, lo daré suficientemente ilustrado”.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 99

Su deseo era que la colección hubiera sido pintada por maestros italianos, 
emulando de esta manera a los conventos europeos. Este proyecto europeo 
“tocaba en lo imposible”, y se derrumbó ante las razones económicas.

Semejante proyecto se realizaría más tarde, con ocasión del encargo de 
los quince misterios del Rosario, a Roma59 60 61.

Tuvo que contentarse el R Alvárez con llamar a las puertas de talleres 
más cercanos, aunque no de tanto prestigo “por eso se mandó hacer a Quito” 
61. Su talante humanista, amante de la obra de arte e ilusionado como estaba 
con esta empresa, no dudó un momento en recalar en los maestros pintores 
de la Escuela Quiteña. Se da la circunstancia que ni el dinamizador de la 
obra, ni su sucesor en el cargo de prior y testigo de excepción, Domingo 
Aracena, recogen detalles de la pintura realizada, de los temas iconográficos, 
del nombre del artista y equipo colaborador. Por la leyenda escrita de la car­
tela floral del primer lienzo del ciclo iconográfico o Jenealojía del Gran 
Patriarca santo Domingo sabemos que se inauguró el 4 de agosto de 1839- 
El encargo se había ratificado dos años antes. Esta fecha nos traslada a la ter­
cera década del siglo pasado, momento final de la trayectoria artística de la 
Escuela Quiteña. El historiador dominico José María Vargas, experto conoce­
dor de la historia del arte del Ecuadro y de sus principales protagonistas, 
escribió en una de sus obras: “...que durante el primer cuarto del siglo XIX 
había en Quito un buen número de profesionales, dedicados a las diversas 
ramas del arte. De sus talleres proceden imágenes y lienzos de valor relativo, 
generalmente anónimos, que representan motivos religiosos... son pocos los 
cuadros firmados, a veces con las simples iniciales de los autores62 63.

He inspeccionado con detenimiento y en repetidas ocasiones los vein­
ticuatro lienzos, intentando descubrir el nombre del autor. El último de los 
conatos ha resultado positivo. Los lienzos son de dimensiones grandes, y 
están colgados a tal altura, que sólo se puede acceder con escalera, y aun 
así, dificulta mucho la labor de observación. Por los documentos coteja­
dos, sabemos que fueron manipulados en diversas ocasiones, barnizados 
63, rebarnizados64, limpiados65, y recientemente se han restaurado alguno

59. Apuntes escritos, 62; Domingo Arazena, Recuerdos, 46.
60. Ibid., 137.
61. Ibid., 63; Domingo Aracena, Recuerdos, 30. El P. Aracena es menos explícito que el P. 

Francisco Alvarez, al comentar simplemente que: “se encargó al Ecuador”.
62. Josf; M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX. Banco Central del Ecuador (Quito 

1984) 19.
63. Domingo Aracena, Recuerdos, 66.
64. Memoria administrativa N. IV del M. I?. P. Fr. Pedro Nolasco Ramírez (1870-1873) 74. 

“Se han barninazo todos los cuadros de la vida de nuestro Santo Patriarca, como igualmente de 
todos los Santos de la Orden".

65. Memoria administrativa N. VIH del M. R. P. Fr. Uberto Aguirre (1907-1909) 147. “Los 
cuadros murales de la vida de nuestro P. Sto. Domingo, que estaban muy deteriorados, se reto­
caron y limpiaron juntamente con sus marcos”.



100 Domingo Iturgaiz

deficientemente, según me comunicaron de palabra. Todas estas manipu­
laciones han podido contribuir a que la firma del autor haya desapareci­
do, aunque esta hipótesis es defícil sostenerla.

La colocación definitiva del ciclo iconográfico se hizo en el Claustro 
Mayor, como documenta el P. Alvárez. El claustro aunque está bajo techo, 
se encuentra a la intemperie y sometido a climatologías extremas, frías en 
invierno y soleadas en el verano. No era el lugar adecuado. Los lienzos han 
sufrido daños irreparables, algunos han desaparecido y sólo quedan los 
marcos de madera. En este lugar estuvieron colgados hasta el año 1940, 
fecha que fueron trasladados al interior de la sacristía antigua, sacristía 
actual y sala-Museo.

Entre la ejecución de los dos encargos -el ciclo de santo Domingo y 
Colección de Santos y Beatos- medió un lapso de tiempo de unos meses, 
a juzgar por los apuntes escritos del P. Alvárez66, y por la documentación 
de la cartelas de los lienzos: La Virgen acoge bajo su manto a santos 
Dominicos y Dominicas, donde viene registrado el nombre del artista, La 
Beata Juana de Aza, Fundación de la milicia de Jesucristo y finalmente el 
Beato Gil de Santarén en el que también viene documentado por segunda 
vez el nombre del artista: Ascencio Cabrera. Este tiempo entre un encargo 
y otro sirvió para valorar iconográficamente y artísticamente la obra, degus­
tarla a nivel comunitario antes de ratificar el segundo compromiso o colec­
ción de Santos y Beatos. El montaje definitivo de bastidores y marcos se 
llevó a cabo en el convento chileno67 68.

El segundo compromiso pictórico se encarga al mismo taller de 
Ascencio Cabrera, según se deduce de los apuntes escritos de Francisco 
Alvárez: “...para completar el adorno de los claustros e igualarlos al prime­
ro en que estaba colocados la vida de mo. Sto. Patriarca mandó trabajar a 
Quito una colección de Santos y Beatos6S.

Pasamos a verificar una serie de anomalías estilísticas que ayudarán a 
clarificar detalles de la ejecución artística de la obra. En el ciclo de santo 
Domingo se encuentran tres lienzos, que se despegan claramente del resto, 
por el recurso de dos constantes iconográficas. Los lienzos: La Beata Juana 
de Aza, santo Domingo funda la Milicia de Jesucristo y la Virgen María 
acoge bajo su manto a santos dominicos y dominicas presentan estrechas 
coincidencias de estilo entre sí. Los tres llevan cartelas escritas ovaladas, 
sostenidas por pequeños ángeles semidesnudos y con alas. La ausencia de

66. Apuntes escritos, 64.
67. Ibid., 64. “Aquí se les puso los marcos y tapas que actualmente tienen”. Esta referen­

cia a las “tapas” parece aludir a unos soportes de tela que protegían los lienzos de los contras­
tes climatológicos. Tapas accionadas manualmente: “para descubrirlos en algunos días”.

68. Ibid., 64



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 101

la leyenda al pie del cuadro no tiene razón de ser, porque el mensaje escri­
to en el cuadro, lo suple con creces. Al final del mensaje curiosamente los 
tres lienzos precisan el día, mes, año y ciudad donde fueron pintados. Lo 
trascribimos textualmente, juntamente con su traducción:

2n Snpt32mbr2 21 d2 841 s2 p3nt4 2n Q53t4 
En septiembre 21 de 84l se pintó en Quito

Inmediatamente salta a la vista, que esta fecha no coincide con la cro­
nología del primer lienzo del ciclo, dedicado a la Jenealojía del Gran 
Patriarca. Se deduce que el ciclo de santo Domingo se realizó en dos 
momentos cronológicos distintos. Por lo que llevamos expuesto, ninguno 
de los lienzos del ciclo dominicano acude en ayuda de las cartelas escritas 
y de los pequeños ángeles, menos estos tres. Anteriormente al analizar los 
contenidos iconográficos, hemos reseñado que tanto las cartelas escritas, 
como los angelillos son elementos propios y permanentes en la colección 
de Santos y Beatos. Finalmente, las tres telas coinciden en finalizar la leyen­
da escrita acudiendo a ese guarismo o combinación de números y letras.

Esta serie de datos emanados de la documentación intrínseca del ciclo, 
obliga a concluir que estos tres lienzos no estaban pintados para el día de 
la inauguración, en el mes de agosto de 1839, sino que se realizaron en el 
segundo encargo, juntamente con la Colección de Santos y Beatos para con­
cluirlo en septiembre de 1841.

Muy bien pudiera pensarse que estos tres lienzos pudieron pertenecer 
a la colección de Santos y Beatos. Nada tendría de extraño que dentro de 
la galería de santos dominicos figuraran: la Virgen María, santo Domingo y 
su madre la Beata Juana de Aza. Pero ésta hipótesis no cuadra por dos razo­
nes. La primera, porque se atentaría directamente contra la suma total de 
veinticuatro lienzos de que consta el ciclo dominicano. Y la segunda, por­
que llegado el momento de fechar y firmar los lienzos, deberían haber coin­
cidido en el recurso de la mezcla de números y letras. ¿Porqué Ascencio 
Cabrera a la hora de fechar y estampar su nombre en el cuadro del Beato 
Gil de Santarén no acude al mismo guarismo?

Un examen epigráfico de las leyendas de ambos encargos evidencian 
claramente las distintas caligrafías de los lienzos. Me estoy remitiendo a las 
leyendas que aparecen dentro de las cartelas, y a otras, como elementos 
integrantes de las pinturas, excluyendo las que figuran al pie del cuadro. 
Quiero referirme particularmente al texto -a modo de firma-, donde apa­
rece el nombre de Ascencio Cabrera, en el lienzo dedicado al Beato Gil de 
Santarén. La línea escrita con letra menuda donde aparece registrado su 
nombre y apellido, habría que definirla como una fase, no como una rúbri­
ca personal. Hablando en términos artísticos, y recogiendo la costumbre de



102 Domingo Iturgaiz

los pintores, en nuestro caso, no se trata de una firma de puño y letra, sino 
más bien de una constatación de la autoría del artista.

De todo lo expuesto se deducen una serie de conclusiones finales. 
Todo parece pensar que el ciclo de santo Domingo se colocó incompleto 
en el invierto de 1839. El encargo de la colección de Santos y Beatos estu­
vo terminado para el día 17 de julio de 1841, tal como lo acredita el lienzo 
del Beato Gil de Santarén. También parece lo mas concorde desde el punto 
de vista iconográfico, que el grupo de los tres lienzos que faltaban del ciclo 
dominicano, se hubieran concluido en este momento. El último lienzo que 
se pintó es La Virgen María acoge bajo su manto a los santos dominicos y 
dominicas. Asi se explica, que en la cartela y leyenda escrita se haga un 
resumen final de toda la obra pictórica encargada, en la que se documen­
ta: “que fueron conducidos en los años de 1839 y 1841... para adorno de 
dicho convento”.

V. 1. Distribución del ciclo iconográfico

La colocación actual del ciclo en la iglesia conventual de santo 
Domingo no es la idónea desde el punto de vista museográfico. La falta de 
espacio fue la causa principal de no colgar los veinticuatro lienzos a lo largo 
de sus muros perimetrales. Motivo por el que el ciclo se encuentra disper­
so. Tres se encuentran en su convento de origen y el cuarto en dependen­
cias del convento de santo Domingo. Aparece ordenado según un criterio 
cronológico, de acuerdo a la sucesión de los acontecimientos históricos de 
su vida.

Para un mejor seguimiento del ciclo ofrecemos las siguientes tablas de 
distribución y situación dentro de la iglesia. Distinguimos las diversas par­
tes donde se encuentran: nave izquierda, presbiterio o coro conventual y 
nave derecha. Se da comienzo al ciclo, a partir de la misma entrada de la 
iglesia y a la izquierda de la puerta y mirando al santuario. En las paredes 
del fondo de las naves, se ha reservado para los dos mas grandes.

La descripción literaria sigue los enunciados escritos que se encuentran 
el pie de los cuadros. Los que no lo tienen, se ha tomado del mensaje ini­
cial de las cartelas; y los que disponen ni de uno, ni de otro, se deducen 
del tema desarrollado.

Nuestra ordenación numérica no corresponde con la original del ciclo 
tal como fue pensada, sino con el montaje tal como se contempla en la 
actualidad.

A distancia de siglo y medio de la ejecución del ciclo iconográfico de santo 
Domingo, intentar ordenarlo museográficamente reviste sus dificultades, des­
pués de las diversas manipulaciones y cambios de lugar que ha sufrido.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 103

Iglesia de santo Domingo. Nave izquierda

1. A D. Juana de Aza estando en cinta se le revelan en sueños que 
contiene en su vientre un perro con un hacha encendida en la boca 
que alumbra a todo el mundo. Nace Domingo y lo recibe en sus bra­
zos M. Sma.

2. En el bautismo aparece una estrella sobre la frente de Domingo. 
Lo presenta su madre en el templo. El sacerdote se vuelve a decir 
Dominas Vobiscum y por tercera vez sólo dice Ecce reparator 
Ecclesiae.

3. Santa Juana de Aza madre de santo Domingo y educadora de 
su hijo69.

4. Domingo después de haber repartido en Palencia cuanto tenía a 
los pobres se ofrece a una viuda para que lo canjee por hijo cautivo.

5. Un hereje extravía al Santo por bosques y zarzales. La pacien­
cia y caridad del Santo convierten al hereje.

Presbiterio o Coro conventual

6. Un libro que contiene la doctrina que predica Domingo y otra 
que contiene los errores de los herejes se echan a una hoguera. Este 
queda abrasado y aquel se eleva ileso.

7. Santo Domingo recibe la bula de la confirmación de su Orden 
de mano del Papa Honorio III.

8. El ilustre Conrado, enemigo declarado de la profesión religiosa, 
toma milagrosamente el hábito. El Santo cae desmayado en la cuerva 
de Segovia y los ángeles le socorren.

9. Ma. Sma. visita al Santo retirado en el desierto. Le da el Rosario 
que le ordena vuelva a su ministerio apostólico. Confiesa el esqueleto 
de un salteador que por el Rosario conserva milagrosamente la vida.

10. El diablo en forma de mona perturba al Santo. Este le obliga a 
tener la vela mientras concluye el libro contra los herejes.

11. El diablo alborota al auditorio cuando predica el Patriarca. El 
Santo lo invita manifestarse y a que dé testimonio de su predicación.

12. Ma. Sma. acompañada de María Magdalena y Santa Catalina vir­
gen y mártir asperja a los religiosos en el domitorio y el santo lo observa.

13- Encuéntranse los Patriarcas por la 1.a vez en la plaza de Roma. 
Resucita santo Domingo al joven Napoleón.

69. Este lienzo carece de leyenda al pie del marco. El enunciado responde a las primeras 
palabras que se reproducen en la cartela escrita.



104 Domingo Iturgaiz

Nave derecha

14. Se niega con humildad a las mitras que le ofrecen los sobera­
nos y la silla apostólica.

15. S. Pedro y S. Pablo le dan las insignias de su apostolado. El 
templo de Letrán desplomado que sostienen los Patriarcas. Figura que 
ellos fueron columnas de la Religión.

16. Eucaristía de Santo Domingo ayudado por la Virgen María.
17. Muere en Bolonia rodeado y llorado de sus hijos.
18. Su cuerpo expuesto a la veneración. Jesucristo y Ma. Sma. pre­

sentan una escala por donde sube a la gloria y tras él sus verdaderos 
hijos.

Paredes del fondo de las naves

19- Cena milagrosa de santo Domingo con sus frailes.
20. La Virgen María acoge bajo su manto a Santos Dominicos y 

Dominicas.

Convento de la Recoleta

21. Genealogía del Gran Patriarca y de su Orden de Predicadores70.
Fundación de la Orden. El diablo en forma de pájaro asusta las 

monjas. El santo manda (a) una de ellas que le coja y después arran­
ca las plumas. Suelto, trastorna la lámpara71.

Diálogo de Santo Domingo con el demonio ante un grupo de frai­
les y uno arrojado a sus pies. ¿Toma de hábito, Profesión religiosa?72.

Convento de santo Domingo

22. Santo Domingo funda la Milicia de Jesucristo.

70. Esta tela, que como venimos diciendo es la primera del ciclo iconográfico, se encuen­
tra expuesto en la sala que hace hoy de refectorio de la Comunidad.

71. Este lienzo está desmembrado del ciclo iconográfico, se encuentra colgado en la 
Sacristía antigua del convento de la Recoleta.

72. Los lienzos de tamaño grande carecen de leyenda escrita a los pies. En la actualidad 
aparece recogido en la Sala-museo.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 105

V, 2. Análisis estilístico de la figura de santo Domingo

Un examen particularizado de los diversos lienzos que integran el ciclo 
dominicano conduce a precisar estilos y maneras de pintar del equipo cola­
borador de Ascencio Cabrera. Esta colaboración artística se individualiza 
más contrastada en el tratamiento iconográfico del protagonista. Un análisis 
atento del dibujo, color, formas y sentido de la composición puede llegar a 
distinguir los estilos de los diversos colaboradores.

Los planteamientos y soluciones dadas de la figura de Domingo son múl­
tiples. Pueden diferenciarse variadas actitudes, posturas, gestos y ademanes. 
A la hora de plasmar su rostro, las versiones son diferentes. Hay quien acude 
a las formas redondeadas, mientras que otros prefieren las líneas angulosas. 
Las facciones y rasgos de la cara en unos son atractivos y de buena factura, 
en otros son angulosos y bruscos. Las partes anatómicas carecen de volumen. 
El modelado se obtiene por entonaciones cromáticas en unos son suaves y 
matizadas, en otros macilentas y escuálidas. El dibujo a veces es preciso y 
neto, otras son bosquejados con rapidez y sin detalle. Unos envuelven las 
figuras dentro del paisaje en tonalidades suavemente matizadas, otros hacen 
uso de las manchas de color contrastadas. El tratamiento de las telas del hábi­
to dominicano es muy diverso, las hay que están pintadas con mimo y deli­
cadeza, en pliegues y texturas, mientras que otras se despachan con rapidez. 
Los elementos decorativos del entorno continúan idéntico tratamiento.

A la hora de presentar su figura, hay quien tiende a estilizarla, cayendo 
en una clara desproporción entre el talle del cuerpo humano con las par­
tes nobles de la cabeza, manos y pies. Unas partes se empequeñecen, mien­
tras otras se agigantan. Detalle iconográfico más acusado en las escenas en 
que él es representado de rodillas.

Descendiendo a los atributos distintivos de su santidad, se encuentran 
igualmente maneras distintas de presentarlos. El atributo aureola difiere su 
representación. Distingo tres modos de pintarla. En primer lugar, como ani­
llo flotante sobre la cabeza del santo, la mayoría de las veces visto en escor­
zo, como es el caso de la Confirmación de la Orden, Donación del Rosario 
y Abrazo fraternal de san Francisco de Asís y santo Domingo de Guzmán. 
En segundo lugar, es presentado como círculo luminoso, en desgradación 
cromática, como en la Eucaristía de Domingo ayudado por la Virgen. Y 
finalmente, como resplandor circular que sale por detrás de su cabeza, para 
volver nuevamente a repetirse como anillo exterior, según se ve en la 
Aparición del demonio al santo y en el rechazo al episcopado. Alguno de 
los artistas colaboradores prescinde del atributo nimbo, como en el 
Nacimiento de Domingo y tampoco se le asigna a la Virgen María, en su 
sorpresiva presencia en esta escena.



106 Domingo Iturgaiz

La situación del protagonista en la composición de la escena no se recu­
rre a muchas alternativas, a pesar de ser diversos los colaboradores del 
taller. Casi es una constante común situar a Domingo en un espacio con­
ventual cerrado, aunque con una fuga hacia el exterior del claustro, o capi­
lla interior donde se desarrolla una segunda escena en miniatura, a modo 
de una cita-pasaje de su vida. Recurso pictórico para crear un segundo 
plano, en perspectiva lineal o aérea a modo de respiro ambiental.

Con el fin de identificar las formas estilísticas de los diversos integrantes 
del taller, procedemos a distinguirlos por la propensión de unos determi­
nados elementos integrantes de la composición escénica. La numeración 
corresponde a la señalada en las tablas anteriores.

Los lienzos N.2 y 8 destacan por la inclinación a arropar la escena de 
colgaduras y doseles. Ambos repiten similar lectura de composición, de 
izquierda a derecha. Las dos escenas recurren a un espacio amueblado con 
colgaduras, una sobre el lecho de la Beata Juana de Aza, y una segunda 
sobre el trono del Papa Honorio III. Las telas presentan idéntica entonación 
del rojo salmón. En las escenas participan un grupo de personas, femenino 
en el Nacimiento del santo, masculino en la Confirmación de la Orden 
Dominicana. También son visibles los elementos complementarios de gra­
das y alfombras.

El autor del gmpo de los lienzos N. 4, 12 y 19 manifiesta tendencia a 
agrupar personas en torno al santo. Los dos primeros, visualizan la escena 
en un interior, mientras que el tercero la sitúa en un exterior paisajístico. 
Esta inclinación de multiplicar expectadores es enriquecedora y problemá­
tica, porque añade mayor atractivo a la composición, pero puede caer en 
el defecto del desorden pictórico. Este artista se ha visto impotente para 
organizar un grupo de devotos, cayendo en una confusión humana, sin 
valorar ordenadamente la sucesión progresiva y separación natural de sus 
integrantes. El N. 4 se separa de sus compañeros, porque este artista intro­
duce los elementos simbólico-figurativos de cartelas y pequeños ángeles 
alados, que no aparecen en ningún lienzo del ciclo.

Los lienzos indicados con los N. 8, 10, 14 y 17 conservan una constan­
te iconográfica en cuanto al tratamiento físico del santo. Marcada propen­
sión a estilizar su figura. Los cuatro rostros son presentados de perfil y dibu­
jadas las caras con líneas angulosas. En todos ellos, la mirada es fija y pene­
trante: en dirección a la Eucaristía, a la Virgen María, al Papa y a san 
Francisco. En todos ellos la aureola flota en el aire en forma de anillo lumi­
noso. El juego de pliegues de las telas del hábito blanco son muy seme­
jantes, sobre todo en los N. 8 y 10. Los rasgos del rostro son quebrados y 
contrastados. El más distante de los cuatro es el Abrazo fraternal de san 
Francisco de Asís y santo Domingo, donde se aprecia un pincel cortante y



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 107

austero, al afilar la nariz y modular los pómulos con paleta tenebrista. Los
N. 10 y 17 tienen semejanza entre sí, en el atributo del nimbo que entorna 
las cabezas de la Virgen María, que después del resplandor radial se inter­
cala un punteado entre los haces luminosos.

Por último, el grupo compuesto por los N. 5, 6, 7, 9, 13 y 18 que son 
los de menor calidad artística. Los reunimos entre sí, por la constante ico­
nográfica de ubicar la figura del santo al aire libre y con referencia a la 
arquitectura urbana, aunque no en todos. Todos ellos adolecen de impre­
cisión de dibujo y poco sentido del color, con marcada tendencia a las for­
mas redondeadas, y con indefinición de las personas que acompañan. 
Curiosamente los ojos de todos los integrantes miran hacia abajo, menos 
aquellos que por exigencia de la escena deben alzar la mirada como en la 
Aparición de los apóstoles san Pedro y san Pablo.

Detalle estilístico determinante de su cronología es la manera y modo 
de dibujar la capucha blanca y negra sobre las hombreras, prolongando 
su caída en acusada forma rectangular o puntiaguda, que es moda entre 
los artistas del siglo pasado. Los espacios interiores de capillas, habitacio­
nes, lo mismo que los muros, pavimentos y fondos están pintados rápi­
damente, sin matización de diseño y color, dando la sensación de una pin­
tura barrida y seca.

En el lienzo N. 5 destaca la figura del obispo, mediante veladuras en el 
roquete blanco, detalle visible también en algún otro cuadro. En el penúl­
timo lienzo o muerte de Domingo, se dectecta un tratamiento especial en 
la figura reclinada, en contraste con el grupo de frailes asistentes, también 
en el cubrecama de color amarillo mostaza.

No quiero terminar este apartado del análisis de las formas, sin recor­
dar un puñado de secuencias marginales, o escenas secundarias que acos­
tumbran este taller quiteño. Me refiero a una serie de miniaturas de esce­
nas que aparecen incrustadas dentro de la composición principal. Semejan 
a pequeños bocetos realizados con soltura y rapidez. Algunos de ellos no 
se encuentran en las fuentes documentales de la historiografía dominicana. 
Los recogemos, como aportaciones novedosas, pintadas con mucha expon- 
taneidad. Tales escenas minúsculas, son retazos entresacados de su vida y 
milagros, que añaden la carga de lo primitivo e ingenuo.

En el lienzo N. 2 preanuncia una predilección hacia el tema de María. 
La composición del Nacimiento de Domingo, además del recuerdo de su 
madre Juana de Aza acostada en el lecho y doncellas asistentes, llama la 
atención la sorprendente presencia de la Virgen María. Ella recibe en su 
regazo al pequeño Domingo. Anacronismo histórico, pero rebosante de 
ingenuidad, que sólo se les ocurre a los artistas primitivos. Siglos antes, 
había realizado este recurso pictórico de dominico Beato Angélico. Presagio



108 Domingo Iturgaiz

venturoso de quien la mece y acoge en sus débiles carnes, será más tarde 
el propagador de la devoción mariana por excelencia, el Rosario.

Una segunda cita miniaturística, no registrado por la historia, es la pre­
sentación de Domingo por su madre al templo, como un pequeño Jesús. 
En ese momento el sacerdote que celebra la eucaristía, se vuelve hacia el 
público pronunciando el saludo Dominus vobiscum y la respuesta inme­
diata Ecce reparator ecclesiae, es decir, he aquí al restaurador de la iglesia.

En el lienzo N. 5, se plasma una escena de su juventud universitaria en 
Palencia. A la derecha de los protagonistas, reserva un espacio para recor­
dar a la ciudad medieval castellana, mediante una calle en perspectiva con 
arquitectura urbana. En el portal de la primera vivienda, el artista ha sor­
prendido a seis personajes en diálogo, a la vez que hacen un intercambio 
de enseres. La secuencia iconográfica alude, al rasgo compasivo que 
Domingo tuvo con los pobres vendiendo sus libros y todas sus pertenen­
cias. La escena está abocetado, a modo de croquis rápido, pero no falta la 
cortesía en el ademan inclinado de los caballeros.

El lienzo N. 9 recuerda la escena del Maestro Conrado Teutónico y su 
ingreso en la Orden. Dentro de esta composición, se incluye una secuen­
cia en miniatura que nada tiene que ver con el tema principal. Aquella 
se desarrolló en Bolonia, y la que nos estamos refiriendo se sitúa en 
Segovia. Una puerta da acceso a una propiedad ajardinada, le sirve de 
telón de fondo para esbozar al santo arrodillado, semidesnudo y desma­
yado, después de haber castigado su cuerpo con la flagelación. Es un 
claro recuerdo a la leyenda, de ubicar esta práctica penitencial a las afue­
ras de la ciudad castellana, lo que hoy se conoce por la “Cueva de 
Segovia". Dos figuras de ángeles socorren al santo y le ayudan a poner­
se en pie. Delante de su figura colocó una calavera. Este artista sorpren­
de con esta cita, puesta en tela de juicio por la crítica histórica. Hay que 
recordar que el destino de la catcquesis iconográfica iba dirigido a un 
convento en plena reforma, y había que poner de relieve la faceta peni­
tencial y ascética del Fundador. Similar secuencia iconográfica puede 
contemplarse en el Santo Domingo de Ambrosius Benson (1519-1550) 
expuesto en el Museo del Prado. En este caso, la cita es oportuna pues­
to que la tabla fue pintada para una de las capillas de la iglesia domini­
cana de Santa Cruz, de Segovia73.

El N. 10 del ciclo representa la Aparición de la Virgen y entrega del 
rosario a santo Domingo. Se cae en el mismo infantilismo anecdótico e 
ingenuo. El pintor ha bosquejado una escena atípica en la iconografía e

73. L. Galmí-s-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán. Fuentes para su conocimiento 
(Madrid 1987) 271-272.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 109

historia dominicana. El santo arrodillado ante un esqueleto humano eleva 
la mano y “confiesa el esqueleto de un salteador que por el rosario con­
serva milagrosamente la vida”. Un fraile compañero, se ha alejado dis­
cretamente al fondo del paisaje arbolado, y se entretiene en la lectura de 
un libro.

Finalmente, recogemos el lienzo N. 14 que escenifica el encuentro en 
la ciudad de Roma de san Francisco de Asís y santo Domingo. Reserva un 
pequeño espacio para hacer memoria de uno de sus milagros en su estan­
cia romana: la resurreción del joven Napoleón Orsini. A pesar de ser la 
secuencia, pequeña como una miniatura, tiene la gracia expontanea de un 
boceto para ser trasladado a tamaño natural. La escena se desarrolla en la 
escalinata exterior de un edificio clásico, donde se dan cita seis personas. 
Junto a la esbelta figura de Domingo, que eleva la mano derecha para inter­
ceder el poder de lo alto, se encuerna una mujer arrodillada y con las 
manos juntas suplicando su ayuda. Asiste al milagro el cardenal Esteban, tío 
del joven fallecido. Una cuarta figura ayuda a erguirse a Napoleón. Al fondo 
de la calle, se ve una figura que levanta las manos, y el caballo causante de 
la caída mortal.

Estas escenas marginales, de gran sentido anecdótico, otorgan a la com­
posición principal mayor interés iconográfico, en cuanto que completa la 
vida y milagros del ciclo del santo.

V. 3. Examen pormenorizado del ciclo

N. 21. Genealogía del Gran Patriarca y de su Orden

El ciclo iconográfico tiene su principio en este lienzo. Desmembrado 
del grupo global, se encuentra colgado en el refectorio actual de la Recoleta 
Dominica, de ahí que figure con el número 22, y no con el 1. Presenta una 
iconografía interesante y casi nunca tratada por los artistas. La composición 
asocia dos temáticas distintas: la presentación de la familia de sangre de 
Domingo Guzmán-Aza, y la familia dominicana fundada por el santo.

En el ángulo izquierdo del lienzo el artista pintó una cartela floreal, den­
tro de la cual se documenta en caligrafía bien rotulada el día, mes y año de 
la colocación de esta vida. Hoy diríamos el día de la inauguración: 8 de 
agosto de 1839 n. 74

74. Museo del Prado, Catálogo de Pintura (Madrid 1985) 51-52. N. Catálogo 1303.



110 Domingo Iturgaiz

Era prior-prelado del convento fray Francisco Alvárez, quien hizo el 
encargo al taller de Ascencio Cabrera y “...quien la mandó traer de Quito”. 
Al comienzo de este trabajo, reproducimos el texto completo, porque fue 
la clave para su investigación.

Una segunda leyenda al pie del lienzo escrita sobre una banda oscura 
se lee: Jenealojia del Gran Patriarca Sto. Domingo y de su Orden de 
Predicadores.

La representación de las raíces genealógicas de la familia Guzmán-Aza 
ha sido un tema iconográfico apenas pintado por los artistas plásticos. Todo 
lo contrario acontece con la representación de la familia espiritual que 
funda en la Iglesia, que casualmente en Hipanoamérica tiene una especial 
incidencia. Este lienzo es un ejemplar de excepción bajo el aspecto histo- 
riográfico, más que pictórico. Al artista se le ha suministrado un programa 
generacional de sangre y de institución religiosa y ha organizado una com­
posición situando en primer plano el retrato de sus padres: Félix de 
Guzmán y Juana de Aza. Concede mayor relieve al Padre, que a la Madre, 
y hasta pudiera sospecharse que para su figura haya utilizado un modelo 
contemporáneo de caballero español. De entre las fuentes literarias de la 
historia dominicana, solamente los españoles Pedro Ferrando y Rodrigo del 
Cerrato registran los nombres de su Padre y Hermanos.

La composición pictórica está dividida en dos zonas: terrestre y celeste. 
En la primera, se emplaza a los dos protagonistas. En la zona alta, sobre el 
azul del firmamento, se alinean los primeros santos de la Familia 
Dominicana. En una zona intermedia sitúa a los dos hermanos mayores: 
Antonio y Manés.

Los padres, Félix de Guzmán y Juana de Aza aparecen arrodillados en 
primer plano, uno frente al otro, ante un paisaje abierto, formado por man­
chas triangulares de vegetación baja, con insinuación de montañas en lon­
tananza.

La composición lineal está centrada en la forma triangular, ocupada en 
cada uno de sus ángulos por las tres figuras principales: Félix, Juana y 
Domingo. Triángulo, que a su vez aparece seccionado por las masas hori­
zontales y paralelas de la zona alta, intermedia y zona ajardinada.

El padre ocupa la parte derecha del observador. El artista quiteño le ha 
presentado: “como hombre venerable y rico propietario”75. Le ha revestido 
con la indumentaria de caballero castellano, distintivo de la nobleza militar: 
coraza metálica, espada colgante de la cintura, banda por delante del

75. La fecha del 4 de agosto era el día de la solemnidad litúrgica de santo Domingo. A 
partir del Concilio Vaticano II, y con ocasión de la reforma litúrgica llevada a cabo, fue trasladada 
su fiesta al día 8 de agosto.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 111

pecho, gola en el cuello, calzas, polainas, medias blancas, tocado con birre­
ta de borlas blancas y por la espalda le cuelga una capa roja. Uniforme de 
noble caballero, inspirado en el traje colonial de la época. Actitud de pose, 
de rodillas y con las manos juntas a la altura del pecho. Postura de noble­
za cristiana y devota dignidad. Idéntico detalle de las manos lo hemos con­
templado en el oleo de La Virgen con donante, del Museo Gijón y Caamaño 
de Quito, firmado por Nicolás Cabrera76. El rostro de Félix de Guzmán pre­
senta una caracterización tan detallada, que muy bien pudiera pensarse en 
un retrato de alguna persona cercana al círculo del artista, por su aspecto 
severo, rasgos definidos, rostro modelado, bigote y barba bien apuestos y 
la mirada firme y fija en su hijo Domingo.

La Madre ocupa la parte izquierda. Su presentación es más recatada, pri­
vada de atributos de nobleza, pero con la dignidad de madre y sobre todo 
con el distintivo religioso del nimbo anular sobre su cabeza. La ha revesti­
do de una túnica blanca con pliegues que cubre todo su cuerpo y un cor- 
piño exterior abotonado con mangas cortas y de color rosa. Un velo blan­
co trasparente le cubre por detrás de la cabeza y desciende sobre las hom­
breras. Un manto de color verde oscuro le enmarca por detrás de su cuer­
po. Su rostro carece de personalidad, no tiene rasgos definidos y hasta le 
falta feminidad. La mirada se dirige a su hijo Domingo. Las manos coloca­
das a la altura del pecho, y señalizando a su interior, como indicando que 
Domingo es parte de sus entrañas

Del Padre y de la Madre -árbol genealógico de sangre- nacen dos 
ramas de tronco delgadas que ascienden hacia sus hijos y terminan en 
unas plataformas floréales, donde se asientan: Domingo en el centro, 
Antonio y Manés en los laterales. A la izquierda y detrás de la madre, el 
hijo mayor: Venerable Antonio; presentado, de medio busto con túnica y 
capa, con barba, turbante y mirando a su hermano Domingo. A la dere­
cha, y detrás de su padre el segundo hijo: el Beato Manés, pintado con 
rostro aniñado, bigote, cubierto con una capa de armiño y tocado con un 
sombrero de ala marrón oscuro. A ninguno de los dos hermanos les asig­
na atributo iconográfico que los identifique. Causa más extrañeza aún, 
que el Beato Manés no le hubiera vestido con el hábito de dominico y 
que no le asigne ningún signo de santidad, ya que su culto había sido 
confirmado por el papa Gregorio XVI el 2 de junio de 1834, cinco años 
antes de que se pintara este lienzo.

Las ramas que organizan el árbol genealógico son tan débiles, que no 
presentan consistencia para sustentar el peso material de medias figuras, 
sobre las plataformas floréales. Parece que flotan en el aire, más que estar

76. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 338.



112 Domingo Iturgaiz

apoyadas. Incongruencias estilísticas que el artista no ha reparado. A seme­
janza de los artistas primitivos, éste quiere dar cuerpo a la idea del árbol 
genealógico, sin someter a sus efigiados a la ley de la gravedad.

La zona alta y central, la reserva para presentar a santo Domingo de 
Guzmán, tercer hijo de la familia Guzmán-Aza, también asentado sobre una 
peana floreal. El a su vez, mediante dos ramificaciones da origen al árbol 
genealógico de la familia dominicana. Es presentado de medio cuerpo, con 
el hábito completo y con todos sus atributos iconográficos menos el cacho­
rro con la tea: aureola, estrella en la frente, lirio, libro, banderín rojo, rosa­
rio colgado por delante del escapulario blanco. Su rostro tiene una forma 
de pera, con tonsura clerical, barba y bigote. En santo devuelve la mirada 
a sus progenitores. La mano derecha sostiene el banderín, mientras que con 
la izquierda mantiene a la vez el lirio y el libro. Este aparece completamente 
abierto y sobre sus páginas aparece escrito: Constitutionum FF. Ordinis 
Predicatorum. A sus lados se alinean la descendencia dominicana: a su 
derecha la rama masculina y a su izquierda la feminina. Los santos repre­
sentados se distinguen claramente por sus respectivos atributos: santo 
Tomás de Aquino con el sol sobre el pecho, san Vicente Ferrer con la azu­
cena y una llama de fuego sobre la cabeza y san Pedro mártir con la esto­
la blanca. La rama de las santas dominicas siguen idéntico patrón: santa 
Catalina de Siena con el crucifijo entre las manos, santa Rosa de Lima con 
la corona de flores en su cabeza y santa Inés de Montepulciano con el cor­
dero y el rosario.

N. 1. Nacimiento de santo Domingo

Este lienzo procede con la metodología artística indicada en el anterior. 
Se manifiesta muy descriptivo, al narrar la venida al mundo del pequeño 
Domingo, dentro de la intimidad familiar. Además de escenificar el aconte­
cimiento, con referencia a las fuentes literarias, adorna con relatos margi­
nales dejando rienda suelta a la creatividad personal, con relatos sugeren- 
tes de gran emotividad religiosa.

Ambienta la composición en un interior doméstico. La sitúa en una 
amplia habitación con doble compartimento y una puerta que comunica 
con un exterior paisajístico. En el primer plano se desenvuelve la acción 
entre cinco personas, cuatro mujeres y la presencia de un ángel. En el ángu­
lo izquierdo se emplaza la alcoba, con un señorial camastro cubierto con 
colgaduras de color rojo, abierta en su parte delantera para ver a la madre 
acostada sobre el lecho. Esta permanece atenta a lo que acontece en la sala. 
En el centro de la composición, se encuentra una doncella arrodillada y



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 113

muy afanosa sostiene entre sus manos el recipiente donde se ha lavado al 
recién nacido. Detrás de ella, una segunda mujer de pie, que sostiene entre 
pañales al niño. También descubrimos la presencia de un ángel vestido de 
blanco y con alas, que se ha escurrido en la escena contemplando de per­
fil a ambos. Una tercera mujer arrodillada junto a un brasero circular, muy 
entretenida en secar los paños blancos al calor del fuego.

La escena del grupo femenino está carente de emoción festiva que con­
lleva el nacimiento, tampoco se ve el apoyo de una composición desen­
vuelta y reforzada por un dibujo recio. Ni las masas humanas, ni la ilumi­
nación que lo envuelve, colabora a determinar el punto focal. Las mujeres 
se mueven en el interior de la habitación, donde el vacío espacial domina 
sobre el grupo humano.

El detalle narrativo más novedoso y a la vez antihistórico es la presen­
cia de la Virgen María. Nadie se percata de que la señora que mantiene en 
su regazo al niño Domingo sea la Virgen, al carecer del atributo de la aure­
ola, sino lo declara la leyenda al pie del cuadro. La asistencia del mensaje­
ro alado presagia el nacimiento de alguien importante. El recurrir a estos 
asistentes de excepción, extrapola la historia del nacimiento de Domingo, 
pero le inyecta un fuerte sentimiento religioso. Será la Virgen quien, en 
nobilísima misión, sostenga al niño. El ángel acompañante hace de guarda­
espaldas de María y Domingo. El artista con recursos de primitivismo naif, 
adelanta una devoción mariana que reaparecerá en diversos momentos de 
su vida. Domingo recibe en esta escena el primer cariño materno, que 
corresponderá siendo el fundador y divulgador de la plegaria mariana del 
Rosario.

A distinto nivel de esta escena principal, crea un segundo plano para 
enmarcar una secuencia. El pintor añade a la primera descripción, una com­
posición marginal, haciendo un corte en el muro y sin acceso de peldaños. 
Desarrolla una composición en miniatura con un doble recuerdo biográfi­
co: uno, la devoción a santo Domingo de Silos trasmitida por la tradición 
oral; y un segundo, el sueño que tuvo su madre del perro con la antorcha 
encendida y registrado en las fuentes literarias.

El primero se recoge, en el pequeño altar con manteles y un retablito y 
en medio de él esboza una nuvecilla blanca donde se aparece santo 
Domingo de Silos a la Beata Juana, que se arrodilla devotamente. En el 
muro izquierdo, se alude al segundo sueño de la madre. Simulando un lien­
zo con marco, pinta a la madre acostada y en el interior de una nuvecilla 
blanca representa al cachorro con la tea encendida iluminando el mundo, 
símbolo iconográfico del predicador.



114 Domingo Iturgaiz

N. 2. Bautismo de santo Domingo

En este lienzo se entreveen los mismos planteamientos pictóricos que 
el anterior: espacio eclesial amplio, niveles distintos cortados sin continui­
dad plástica y se da acceso a una diminuta secuencia iconográfica en un 
ángulo del templo.

La escena esta protagonizaa por nueve personajes en torno al niño 
Domingo. La composición bautismal se sitúa en el interior arquitectónico de 
una iglesia. Cuatro escalones ponen en comunicación con una plataforma 
desplazada a la izquierda, a modo de baptisterio. En el centro del grupo 
humano se recorta la pila bautismal, que recibe una luz de lo alto resaltan­
do el borde circular, para destacar el eje polarizante de la escena. Dentro 
de este aspacio se celebra el bautismo, donde los asistentes, unos de fren­
te y otros de espalda se recortan entre tonalidades claras y oscuras con 
atuendo de etiqueta ceremonial.

En el grupo se distingue al celebrante y dos acólitos. El ministro reves­
tido de alba blanca y capa pluvial, mientras los monaguillos de sotana negra 
y roquete blanco ampuloso. Enfrente del sacerdote se sitúa el padrino, 
caballero vestido de negro y gola en el cuello, quien presenta al niño 
Domingo ayudado por la madrina. El ministro hace el gesto de tomar agua 
con la concha para administrarle el sacramento.

La composición ha sido desplazada ligeramente a la izquierda. Como telón 
de fondo del gmpo, aparece el recuerdo de la arquitectura mediante tres pilas­
tras verticales con cápiteles clásicos. A continuación sigue un vano con arco 
de medio punto que conduce en perpectiva al exterior de un claustro. En el 
ángulo alto derecho se reserva un espacio para la secuencia marginal.

El grupo humano que rodea la pila bautismal adolece de las mismas 
deficiencias que el lienzo anterior: nitidez en la composición, brillantez en 
el color y deficiencia de dibujo. El ministro y ayudantes presentan formas 
ampulosas y desproporcionadas. Lo más reseñable sean las dos mujeres 
que recuestan mutuamente sus cabezas, hacen de enmarque del pequeño 
Domingo, con toques de calidad.

En el segundo plano con clara separación espacial, se desenvuelve una 
ceremonia litúrgica, que el artista la utiliza para conceder mayor respiro y 
salir de la admósfera oscura del primer plano. La minúscula escena esta pro­
tagonizada por tres personas: celebrante, acólito y una madre con el hijo en 
brazos. Se trata de una secuencia abocetada con una mesa de altar sobre 
una grada, cuatro velas y un crucifijo que preside. El ministro revestido con 
alba y casulla se vuelve hacia los asistentes. La mujer arrodillada es la Beata 
Juana que hace la presentación oficial de su hijo a la iglesia, según docu­
menta la leyenda escrita. Entre ambos se entabla un amistoso diálogo. Al



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 115

saludo cordial del sacerdote que celebra la misa y proclama el Dominas 
vobiscum, se corresponde con la respuesta Ecce reparator Ecclesiae por 
parte de la Beata Juana77 78 79.

N. 3. La Beata Juana de Aza, madre y educadora

El título de este lienzo aparece escrito en la cartela sostenida por un 
pequeño ángel desnudo y alado. A primer golpe de vista observamos que 
el planteamiento estilístico ha cambiado, no tanto en la presentación de la 
escena, cuanto en el contorno decorativo que le arropa.

El ciclo iconográfico pretende seguir de cerca los momentos de la infan­
cia. Por las fuentes literarias conocemos que la educación familiar y primeros 
pasos de escolar, corren a cargo de la madre, como pedadoga insustituible. 
El primer historiador dominico, Jordán de Sajonia escribe que: “fue educado 
deligentemente por sus padres y en especial por un tío suyo arcipreste”7S. Los 
dos historiadores españoles, Pedro Ferrando y Rodrigo del Cerrato son más 
explícitos en recordar la función educadora de sus padres7S>.

El lienzo recoge dos escenas de la infancia con dos temas distintos y 
acontecidos posiblemente en Caleruega: la madre maestra de la educación 
de su hijo, y la distribución generosa de pan y vino a un grupo de pobres. 
Aunque nada tienen que ver entre sí, el artista las funde como acaecidas en 
el pueblo natal. No existe separación alguna entre ambas, sino que tiene 
una lectura continuada. Cada escena ocupa un nivel distinto. En primer 
plano se contempla a la Beata Juana enseñando las primeras letras a su hijo. 
Sentada en un sillón de madera tallada, y Domingo de pie, mirándole a sus 
ojos. Les une a la madre y al hijo un gran libro, como instrumento de la 
educación, que lo mantiene la madre sobre sus rodillas y Domingo le ayuda 
con las manos. El libro tendrá a lo largo de la vida e historia de santo 
Domingo importancia de primer orden, que la iconografía se lo asigna 
como atributo genérico. Símbolo que va recibiendo carga expresiva, a 
medida que Domingo se enfrenta con la herejía, fundación de la Orden de 
Predicadores, e inserta el estudio de la ciencia sagrada entre sus frailes, 
como medio indispensable para el ministerio de la salvación de los hom­
bres, adquiriendo resonancia doctrinal entre sus hijos. La madre viste una 
amplia túnica blanca, ceñida por un segundo vestido hasta el muslo, cerra­

77. V. D. Carro, Domingo de Guzmán. Historia documentada (Madrid 1973) 270. 
Trascribe este diálogo entre el sacerdote y la Beata Juana que lo recoge del P. Vicente Sopeña 
en su pequeña obra, impresa en Madrid en 1829, que habla de la Beata Juana.

78. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX, 34.
79. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 85.



116 Domingo Iturgaiz

do hasta el talle y abierto en la parte delantera. El traje de la madre está 
pintado a la usanza, con amplios pliegues triangulares en las telas. El joven 
Domingo lleva una camisola, calzas y medias blancas.

Detrás de la Beata Juana se encuentra una mesa con tapete rojo, enci­
ma un crucifijo y una calavera. Elemento compositivo que aparece coloca­
do sobre un estrado de peldaños redondeados, y hace de separación de la 
segunda escena.

En el segundo plano se desarrolla la secuencia de la distribución de los 
panes y vino a los pobres. Tema que tampoco es registrado por fuentes lite­
rarias dominicanas, a excepción del español Rodrigo del Cerrato80. La ver­
sión pictórica se aleja del relato histórico. El Cerratense nada alude a la dis­
tribución de los panes, sino sólo al tonel de vino que tenía la familia en la 
bodega de Caleruega. Ambas escenas no tienen otra motivación que poner 
de relieve la solidaridad caritativa de la madre y Domingo con los necesi­
tados. Un grupo de nueve pobres se acercan alargando sus manos para reci­
bir la caridad de los panes que distribuye la madre, mientras que el Hijo 
sirve el vino con un ánfora sobre los cuencos. Una doncella les acompaña 
con una cesta de panes. El grupo de necesitados se disponen uno detrás 
del otro, ocupando el espacio junto a la plataforma donde se sitúan la 
madre, el hijo y la doncella. Los tres primeros pobres miran hacia arriba con 
rostros macilentos y arrugas acusadas en sus frentes. Entre los hombres se 
destaca una mujer que misericordiosamente extiende la mano derecha a la 
madre. La Beata Juana y Domingo visten la misma indumentaria que en la 
escena anterior. Se percibe un trato de igualdad, en una composición en la 
que no caben distinciones religiosas, ninguno lleva la aureola de santidad. 
Por el contrario, el artista distingue la clase social de la noble familia, de la 
de los pobres. Esta presentación de la Beata Juana se distancia de la del 
Arbol genealógico. Aquí es una figura esbelta, femenina, con un tratamien­
to pictórico mas detallista en los plisados de los vestidos.

La relación entre las dos escenas no parece definida. Cada una camina 
a su aire. La separación es mas acusada por la inclusión del pequeño ángel 
semidesnudo que sostiene la cartela con la mano izquierda. Una segunda 
cartela escrita la muestra el primer pobre del grupo. Cada una trasmite el 
mensaje correspondiente.

Se observará que no lleva leyenda al pie del lienzo. No hacía ninguna 
falta, puesto que las cartelas escritas las reemplazan con mensajes más 
extensos. La cartela apaisada recoge un texto escrito de trece líneas sobre 
fondo blanco alusivo a la madre: Sta. Juana de Aza Mat. de S. Domgo... 
Mensaje que sugiere la fecundidad procreativa y espiritual de la madre de

80. Ibid., 222-223 y 338.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 117

tres hijos que florecieron en santidad y el esmero en la educación de su 
hijo. Así reza el documento:

“Sta. Juana de Aza Mat. de S. Domingo siendo tan fecundo en buenas obras 
no aparece q. debía la fecundidad de los hijos, pues q. estas son miradas en 
la Santa Escritura como vendición y prerrogativa del matrimonio. Fue dichosa 
madre de tres hijos, q. todos florecieron en santidad pero nuestro (sto.) 
Domingo, tercer hijo en q. se esmeró en su educación y quiso instruirle por sí 
misma en los rudimntos de la virtud. Tuvo la gloria de verlo abentajado en 
esta, como lo sabemos. Diremos ( ) habiendo visto a su hijo comenzar la gran­
de obra para que había nacido aclamaría con el profeta q. la dejase ir en paz 
a gozar de su presencia. Murió con celos, just... sus reliquias fueron llevadas 
en hombros del infante Don Juan Manuel al monasterio de Dominicos de 
Peñafiel; de quienes y toda su comarca ha recibido siempre el culto y es el 
mismo q. nuestro santo Papa León XII aprobó y concedió Oficio y Misa a toda 
(la) Orden de su hijo Domingo”81.

La segunda cartela ovalada la presenta uno de los mendigos, aparece 
escrita sobre fondo gris y con caligrafía distinta. Al final del texto deja cons­
tancia del día, mes, año y ciudad donde se pintó. La trascribo literalmente:

‘‘¿Que decir, hijos de Domingo a la vista de esta santa madre? ¿Cómo podréis 
disculparos de no haberos santificado en el claustro, habiéndose ella santifi­
cado en el siglo?
2n s2pt32mbr2 21 d2 841 s2 p3nt4 2n Q53t4.

Los textos de ambas cartelas reproducen contenidos literarios de esca­
so interés documental e historiográfico.

La entonación general del lienzo es oscura. Su carácter tenebrista con­
trasta más aún, por la luz que se filtra por la ventana y el vano de medio 
punto abierto hacia un exterior urbano con calle, casa, fachada de iglesia y 
paisaje. Es el recurso obligado de crear una fuga en perspectiva para con­
ceder un respiro ambiental.

N. 4. Santo Domingo en Patencia

Este lienzo recuerda la juventud universitaria en la ciudad de Palencia, 
cuyo prestigioso “Estudio General” era floreciente en las artes liberales y

81. Ibicl., 339. Rodrigo del Cerrato en su Vitas sancionan narra la multiplicación del vino 
a los pobres, y después su distribución. Parece que tuvo lugar en Caleruega y que el Cerratense 
lo pudo comprobar personalmente a través de testigos oculares o por tradición oral, en la visi­
ta que efectuó al pueblo de santo Domingo.



118 Domingo Iturgaiz

Teología82. Durante la estancia de Domingo en Palencia los historiadores 
dominicos recuerdan la gran hambre que azotó a toda España. Siendo joven 
estudiante exteriorizó públicamente su compasión con los necesitados, que 
le llevó a vender sus libros de pergamino y estableció un “local de limos­
na”, para la distribución cotidiana de alimentos83.

El artista se limita a plasmar esta generosidad compasiva hacia los 
pobres golpeados por el hambre. Da por hecho la venta de los libros, y 
añade una secuencia iconográfica.

Sorprende la escena en un exterior urbano. En primer plano sitúa a 
Domingo y a una mujer contra el muro oscuro de un edificio. El se inter­
cambia como esclavo para redimir un hermano prisionero de los sarrace­
nos. Tres peldaños insinuados en el fuerte contraluz existente, parecen indi­
car que están en un rellano donde dialogan amistosamente. Los dos en pie, 
la mujer ligeramente inclinada, gesticula extendiendo las manos. Domingo 
le escucha atentamente. El historiador Pedro Ferrando y posteriormente 
Constantino de Orvieto narran en sus leyendas la escena, que la sitúan fuera 
de España, pero a reglón seguido escriben: “...que algo parecido le había 
sucedido estando en España”84. El comentarista plástico no tiene ningún 
reparo en colocarlo en Palencia.

La composición pictórica se divide en dos partes rectangulares. En la de 
la izquierda emplaza a los dos personajes protagonistas. En el segundo rec­
tángulo de la derecha describe un retazo de paisaje urbano, con una calle 
en perspectiva donde centra la escena palentina de la venta de sus libros. 
Con este recurso pictórico concede profundidad y amplitud espacial. Se 
trata como en los demás lienzos, de un pormenor esquematizado. Una calle 
amplia con dos edificios continuados, a la entrada del portalón del prime­
ro acomoda un grupo de seis personas en diálogo, a la vez que intercam­
bian obsequios. De este grupo se destaca el universitario Domingo vestido 
de negro y tocado con sombrero oscuro, hace el gesto de entrega de algo 
con la mano derecha. Mientras su compañero gestiona la venta de los 
libros. Detalla elementos integrantes de la arquitectura urbana: puertas, ven­
tanas abiertas, terraza, soportes de balaustrada, friso decorado en bajorelie- 
ve, tejados y chimeneas que se recortan sobre el cielo azul. Los historiado­
res dominicos comentan que el ejemplo del joven universitario: “cautivó a 
nobles, ricos y maestros”85. Entre la escena principal y secuencia secunda­
ria el artista cae en el distanciamiento, estableciendo un corte en el espacio 
vacío, donde las diminutas figuras se pierden en la vasta calle.

82. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 223 y 337-338.
83. M. H. Vicaire, Historia de Santo Domingo (Barcelona 1964) 47 y nota 70; L. Galmés- 

Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 86-87.
84. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 95, 230 y 257.
85. Ibid., 224.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 119

N. 5. Emboscada de un hereje a Domingo

El cronista plástico silencia una serie de episodios de su vida y hace un 
salto desde Palencia al sur de Francia. Refiere su tarea de predicador entre 
los herejes Albigenses y Cátaros. Gerardo de Frachet narra la escena en la 
Vida de los Hermanos86. El artista ha seleccionado el momento en que un 
hereje extravía por el bosque a la comitiva de Domingo. Ha improvisado 
un paisaje para emplazar la escena, sin crear la idea de bosque. Un árbol 
con ramaje verde y montañas es el telón de fondo de la composición. 
Cuatro personajes la integran: el hereje guía, santo Domingo, un obispo 
(Diego de Acebes) y un tercer acompañante. Los tres parecen clérigos y vis­
ten el mismo hábito talar.

La escena es una mezcla de episodios de la vida de santo Domingo, que 
no tienen ninguna relación entre si y que el artista las ha integrado. La pre­
sencia del obispo con mitra y pectoral, la de Domingo y su compañero ves­
tidos con hábito talar de canónigos regulares (túnica negra, roquete blanco, 
capa negra y muceta blanca) debe referirse al viaje que Diego de Acebes, 
obispo de la diócesis de Osma realizó en compañía de Domingo en el año 
1205 a las Marcas. El rey Alfonso VIII de Castilla había comisionado a Diego 
y a Domingo la embajada real de concertar el matrimonio del Infante Don 
Fernando, con una noble doncella de las Marcas. La comitiva clerical fue 
sorprendido por las asechanzas de la herejía Albigense y Cátara que mina­
ban las ciudades del Sur de Francia. Narra Jordán de Sajonia que “cuando 
pasaba por algún lugar en el que sospechaba que la habían tendido algu­
na emboscada, lo recorría alegre y cantando”87.

Desde el punto de vista iconográfico, el artista ha revestido a los tres 
clérigos con idéntico uniforme clerical. En la mente del pintor está que los 
tres pertenecen a una misma institución religiosa. No es otra, que la de 
Canónigos Regulares de san Agustín del Cabildo Catedralicio de Osma. 
Domingo fue nombrado para el cargo de Subprior de la comunidad cano­
nical. Indumentaria talar en la que se inspiraría santo Domingo a la hora de 
crear el hábito de la Orden de Predicadores.

El hereje marcha en cabeza, de guía, con el gesto de las manos exten­
didas y mirando hacia atrás, para indicar el camino. Vestido con sombrero 
de alas dobladas hacia arriba, una chaquetilla roja abierta por delante, una 
camisola, calzón y calzas altas hasta la mitad del muslo. Por el contrario los 
tres clérigos caminan con los pies descalzos. Domingo no lleva ningún atri­
buto acreditativo que lo distinga, pero seguramente es el que se encuentra 
entre el guía-hereje y el obispo.

86. Ibid., 415-416.
87. Ibid., 94-95.



120 Domingo Iturgaiz

A la derecha de la comitiva, y al fondo del paisaje se adivina una 
miniatura de escena muy esbozada. Se quiere ver a los mismos persona­
jes y a un hereje arrodillado a sus pies, Jordán de Sajonia relata, que en 
la primera noche que se alojaron en la ciudad de Toulouse, Domingo 
mantuvo con el hospedero hereje una acalorada disputa que terminó 
recuperándolo para la fe88.

N. 22. Fundación de la Orden femenina

Antes de pasar a la descripción de la escena, recordar que el lienzo no 
se encuentra con sus compañeros del ciclo, sino que está colgado en la pri­
mitiva sacristía de la Recoleta.

La historia dominicana registra la fundación de la Orden femenina, 
antes de la masculina. Mujeres que habían pertenecido al movimiento 
Cátaro de los “Perfectos”, una vez convertidas había que proporcionarles 
un ambiente apto y medios de subsistencia. Diego de Acebes y Domingo 
les dan acogida familiar a éstas, en un ambiente de oración y santificación. 
Esto acontecía hacia 1206-1207, momento en que se perfila el inicio del 
monasterio de monjas de Prulla, dedicado a Nuestra Señora. Jordán de 
Sajonia ofrece los primeros apuntes de lo que sería la fundación de las 
Dominicas89, Pedro Ferrando trascribe el pasaje90 y Constantino de Orvieto 
hace lo mismo, aunque la escena la ubica en Fanjeaux91.

El pintor visualiza la composición en el marco de un interior de iglesia, 
mientras se desenvuelve una ceremonia litúrgica de recepción de las muje­
res convertidas. Como fondo del primer plano se encuentra un retablo 
donde se ve la imagen de la Virgen con el Niño entre sus brazos. Santo 
Domingo ocupa el eje central de la escena y su compañero fraile detrás 
leyendo un libro. Dos nobles señoras se arrodillan devotamente a sus pies 
sobre una alfombra floreada, en el momento que Domingo hace entrega a 
la primera de ellas, de una vela encendida. Una tercera mujer semiacurru- 
cada y cubierta en el ángulo izquierdo, deja entrever su rostro y mano de 
color negro. Detrás del santo le asiste un acólito revestido.

Al fondo, en un segundo plano elevado, aboceta una segunda escena 
en una capilla interior de la iglesia. El pintor acude al recurso de la cita ico­
nográfica para completar la descripción compositiva, según se lee en la 
leyenda de abajo. Como es habitual en este taller quiteño hace un esbozo

88. Ibid., 89.
89. Ibid., 93.
90. Ibid., 228 y 233.
91. Ibid., 268.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 121

rápido en el que pinta a Domingo recibiendo a cuatro monjas, vestidas de 
dominicas, una vez bendecidas en el templo. Es la nueva rama de la Orden, 
o Dominicas contemplativas. Un pájaro se escurre en la iglesia para alterar 
la oración entre ellas.

Toda la composición está envuelta en una penumbra tenebrista donde 
las figuras hacen su aparición, dentro de un gran contraste pictórico. Estas 
tienden a estilizarse, no sólo las que están de pie, sino también aquelllas 
que se encuentran arrodilladas. Domingo no presenta características icono­
gráficas especiales. Las dos señoras que se postran ante él, tienen una 
robustez desproporcionada a su estatura y postura.

La leyenda inferior completa la interpretación iconològica. Tal descrip­
ción escrita no corresponde a lo representado y alguno de los detalles insi­
nuados, no aparecen registrados en el lienzo92.

N. 6. La prueba del fuego

La ordalía o “Juicio de Dios” era una costumbre medieval consistente en 
una controversia dialéctica sobre temas de fe entre dos partes opuestas y 
presididas por jueces cualificados.

El artista recoge este acontecimiento representativo de la vida apostóli­
ca de Domingo, como defensor de la fe en tierras francesas. La sitúa en un 
exterior, a la vera de un edificio y con el fondo del paisaje colindante. El 
punto focal de la prueba de fuego es la hoguera y la humareda que pro­
voca divide las composición en dos partes o bandos, donde se sitúan los 
contendientes del litigio. De la misma hoguera surge la columna de humo 
que el artista la utiliza como mancha colorista de separación. Cuatro perso­
nas se agrupan en torno a Domingo y tres de la parte contraria.

La hoguera es un elemento iconográfico determinante de la composi­
ción. Un manojo de troncos cortados y amontonados arden en llamas. 
Sobre la misma leña y en contacto con el fuego se posa un libro-manuscri­
to a punto de quemarse. Se alza hacia lo alto una columna de humo. En la 
parte superior de ésta se ve un segundo libro, que ha sido elevado mila­
grosamente por los aires. El artista resuelve la composición pictórica en tres 
registros rectangulares claramente diferenciados: grupo de Domingo, 
hoguera-humo y bando de herejes. La actitud psicológica de cada uno de

92. Este lienzo se encuentra colgado en la Sacritía antigua de la Iglesia de la Recoleta, en 
concreto en la pared del fondo. Esta colocación puede confundir al observador y creer que per­
tenece a la Colección de Santos y Beatos, cuando en realidad forma parte del ciclo de santo 
Domingo. La leyenda que se lee al pie del lienzo, presenta la misma caligrafía que el resto de 
sus compañeros del ciclo dominicano.



122 Domingo Iturgaiz

los grupos es distinta. El grupo de los tres herejes parecen cambiar impre­
siones entre sí con una postura arrogante, mientras que Domingo y sus tres 
compañeros adoptan un ademán más humilde. El fraile acompañante está 
pendiente del santo, mientras éste alza la mirada y las manos, a la espera 
de que su doctrina teológica expuesta, salga ilesa del fuego y confirmada 
por los jueces. La figura de Domingo es ancha en la parte de abajo y extre­
cha en los hombros. Su rostro presenta forma de pera, con abundante barba 
y bigote. Es la primera vez que el artista le ha asignado en torno a la cabe­
za, el anillo de la aureola. Lleva los pies descalzos como su socio, símbolo 
de la pobreza voluntaria que habían abrazado, en contraste con la arro­
gancia y presunción del grupo de herejes.

Una masa arquitectónica de forma cúbica se recorta sobre el fondo y el 
paisaje serán testigos de aquella “Prueba de Dios”, en la que la defensa 
escrita de Domingo ha estado comprometida. Nuevamente la presencia del 
atributo libro en la vida del santo, va tomando cuerpo iconográfico a través 
de momentos representativos de su vida. Poco a poco el libro en sus manos 
va adquiriendo entidad doctrinal, pasando a constituirse en atributo inte­
lectual (Traditio doctrinae)”.

N. 7. Confirmación de la Orden de Predicadores

Es una representación obligada a todo ciclo dedicado al santo. Se trata 
de un acontecimiento clave de su vida. El artista ha llenado todo el lienzo 
con única composición, sin acudir a la cita de escenas secundarias, que 
pudieran distraer la escena principal. Ha organizado una composición den­
tro de un escenario eclesial, con marco dispuesto para una ceremonia curial 
y solemne: trono pontificio, ornamentos litúrgicos, revestidos de pontifical, 
colgaduras y alfombras.

El pintor ha querido captar la admósfera vaticana para ambientar la 
escena. Al ser un acto de curia y público por parte de la iglesia romana, 
destaca en primer plano la figura del Papa Honorio III, con la presencia de 
tres cardenales, decorada la cátedra con dosel y engalanado el interior con 
cortinajes de color salmón. El pontífice revestido de tiara, capa pluvial, alba, 
estola, guantes y cojín a sus pies. En segundo lugar, la figura de Domingo, 
presentado de rodillas, con nobleza y dignidad. Conoce a la perfeción su 
papel, de hombre de iglesia, que acude con humildad a pedirle la confir­
mación de su Familia religiosa. Domingo en grado inferior, se arrodilla tími- 93

93. Domingo Iturgaiz, Iconografia de santo Domingo de Guzmàn. La fuerza de la imagen 
(Burgos 1992) 91-102, en especial la pàgina 98.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 123

damente sobre la alfombra. Su ademán es distinguido, suplicante y sumiso, 
con el cuerpo ligeramente inclinado, a la vez que pide con humildad lo que 
tanto había deseado. Le acompaña un segundo fraile dominico, con actitud 
recatada, las manos escondidas bajo el escapulario y sin atreverse a levan­
tar la mirada.

La figura sentada y corpulenta de Honorio III corresponde con una leve 
inclinación respetuosa y de acogida. Entre ambas figuras protagonistas 
puede seguirse una línea imaginaria en arco, que los une. Le otorga el gesto 
de bendición con la mano derecha, mientras que la izquierda le alarga el 
pliego-documento de la cancillería vaticana por el que ratifica, lo que santo 
Domingo desea: la bula Religiosam Vitam de confirmación oficial de la 
Orden de Predicadores, el día 22 de diciembre de 1216. El pintor da relie­
ve a este momento cargado de significado y trascribe el texto del docu­
mento pontificio:

Honorius episcopus dilecto filio dominico... nos attendentes fratres ordinis tui 
futuros púgiles ñdei et vera mundi lumina. Confirmamus ordinem tuum.

Domingo recibe con la mano derecha la bula-pergamino. Su figura es 
gentil y noble. Su rostro es presentado de perfil, deja entrever su alegría 
contenida y agradecimiento de su mirada, puesta fijamente en la persona 
del Papa. Nuevamente el artista le concede la aureola de la santidad entor­
nándole su cabeza.

El acto solemne por parte de la Iglesia requería la presentación de tres 
cardenales revestidos de pontifical. Para ennoblecer la ceremonia curial 
colabora el tratamiento espacial del gran salón que envuelve la escena. 
Las figuras que lo integran se mueven con soltura, ocupando cada una su 
adecuado lugar, sin desentonar. Puede descubrirse un escalafón en pers­
pectiva jerárquica, que va desde la tiara del pontífice, hasta el compañe­
ro del santo.

El espacio interior cumple su función de crear el marco curial. Todo se 
ha aderezado para dar cumplimiento al acto público, no sólo las personas, 
sino también la arquitectura eclesiástica. Todo tiene un toque de solemni­
dad. Al final del corredor que conduce a la sala, se entreabre un vano con 
cortinajes y dos ujieres a contraluz, que custodian la entrada al recinto.

El lienzo presenta una aire completamente diferente a los anteriores. 
La composición se desenvuelve más equilibrada y centrada en lo principal. 
Todos sus elementos responden a una estructura lógica. Dentro de este 
ciclo iconográfico, esta escena destaca por su ambientación cortesana, por 
su arquitectura revestida de cortinajes de color salmón, entonación cromá­
tica, gradación jerárquica, emplitud espacial y hasta jugosidad colorista.



124 Domingo Iturgaiz

Todo ello hace pensar que el artista se esmeró en otros planteamientos 
estilísticos.

N. 8 Toma de hábito del maestro Conrado Teutónico

El paisaje histórico es uno más dentro de la vida de santo Domingo. Sin 
embargo en este ciclo se le quiere dar relive. Solamente lo cuentan 
Constantino de Orvieto y Humberto de Romans9Í

La lectura de la escena es de izquierda a derecha. Vuelve a reincidir en 
el recurso pictórico de organizar la composición en dos planos distintos. 
Con la particularidad, que la secuencia secundaria que introduce el artista, 
nada tiene que ver con el tema principal.

La acción se desenvuelve en el interior de una capilla privada, ante el 
altar, y con comunicación directa con un jardín exterior. Detrás del altar se 
entrevé un retablo con dos columnas salomónicas y una tela pintada que 
representa la Crucifixión de Cristo con santa María y san Juan. El altar apa­
rece revestido con mantel blanco y encima apoyado un atril. Delante de 
aquel, una silla frailuna de madera tallada, ocupada por Domingo.

El santo se encuentra sentado, recibiendo a sus pies al maestro 
Conrado, que aparece arrodillado sobre las gradas. Asisten a la ceremonia 
dos frailes dominicos. Uno mantiene y sigue el rito religioso con el cere­
monial litúrgico. El otro le ayuda a colocar el escapulario blanco. Algo dis­
tantes de estos, presencian la escena dos seglares universitarios. Sobre el 
pavimento de la capilla se encuentran arrojados el uniforme distintivo de 
profesor de la universidad de Bolonia: media capa roja, un chaleco, la birre­
ta con la borla blanca y una espada. Símbolos de desprendimiento de sus 
títulos honoríficos del magisterio universitario y del mundo.

Entre esta escena y la secuencia del fondo corre un gran espacio 
vacío y falto de definición. En el segundo plano se abre un vano rectan­
gular sin puerta, que comunica mediante peldaños a un jardín exterior 
con árboles y nubes sobre el cielo azul. En este recuadro el pintor ha 
acomodado una escena en miniatura, que no tiene ninguna connotación 
histórica con la anterior escena descrita. El santo cae desmayado y es 
ayudado por dos ángeles. El artista pretende recoger una leyenda, que 
pudo haber tenido lugar en la ciudad castellana de Segovia. Ninguna de 
las fuentes literarias menciona tal secuencia. La tradición dominicana la 
ubica en la “Cueva de Segovia”, a las afueras de la ciudad junto a la lade­
ra del río Eresma, donde primitivamente se emplazó el convento domi- 94

94. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 271-272 y 322-323.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 125

nicano de Santa Cruz. Según los historiadores dominicos Segovia: “fue la 
primera casa de frailes en España95.

El santo aparece semidesnudo de cintura para abajo, abatido y dolo­
rido después de haber practicado la flagelación. Dos ángeles hacen 
esfuerzos ante su desfallecimiento, sosteniéndole por los sobacos. Sus 
brazos sin fuerza caen inertes, mientras que la mano derecha, aun le que­
dan fuerzas para mantener la disciplina. Debajo de la mano izquierda apa­
rece una calavera sobre el suelo. Si el pintor trasmite esta escena de su 
penitencia corporal, ciertamente es porque se le ha sugerido que debe 
incluirla en el ciclo. Otra cosa distinta es, que la haya incluido en el con­
texto histórico distinto. El paisaje exterior que le circunda, no recuerda 
ambiente exterior de cueva. La faceta penitencial de Domingo era una 
temática que se acomodaba a la mentalidad escética del convento refor­
mado de Chile. De ahí, que el promotor de ciclo iconográfico, le insinuó 
la necesidad de incluir esta escena. El artista lo encaja aquí, como lo podía 
haberlo hecho en otro lienzo.

Desde el punto de vista pictórico la escena esta cargada de convencio­
nalismo religioso. La composición desplazada a la izquierda se centra en el 
bloque humano, como masa figurativa que concluye en el paisaje exterior. 
La celebración litúrgica de la vestición del hábito pierde intimismo, más 
acusada todavía por la fuga paisajística. Tanto la figura de Domingo, como 
la de los asistentes y el maestro Conrado delatan claramente deficiencias 
tanto en el dibujo, como en el colorido.

N. 9- Aparición de la Virgen y entrega del rosario

No podía faltar en este ciclo un tema tradicional en la iconografía domi­
nicana: la aparición de la Virgen María a santo Domingo y la donación del 
rosario. Los historiadores dominicos del siglo XIII no registran en sus leyen­
das ni el hecho en sí mismo, menos aún el momento cuando el santo fue 
favorecido celestialmente y tampoco la simultaneidad con la entrega del 
contador de cuentas. A partir del siglo XVI y a raíz de la institución de la 
festividad litúrgica del Rosario en el Calendario Romano el 7 de octubre de 
1572, el tema iconográfico entra con fuerza en la paleta de los artistas 
manieristas y barrocos europeos.

La escena rompe con la estructura composicional anterior, a pesar de 
quedar reducida a dos protagonistas: María y Domingo. La alusión directa 
a la Virgen María es una constante en este ciclo, de ahí que la escena tenga

95. Ibict., 103, 238 y 312, 350 y 417.



126 Domingo Iturgaiz

prioridad. Domingo como “Fundador del rosario”, aunque históricamente 
no ha sido probado, oficialmente es reconocido por la Iglesia, la represen­
tación de la escena era un incentivo espiritual para la comunidad conven­
tual chilena.

La escena se desarrolla a campo abierto. La lectura es de izquierda a 
derecha, con una marcada dirección oblicua, señalizada por la colocación 
de las dos figuras. El artista ha introducido un movimiento ascensional que 
camina de abajo hacia arriba. Como en todas las apariciones barrocas, el 
pintor debe crear un punto focal y luminoso, en medio de bancos de nubes, 
en cuyo eje central aparece la Virgen. Los elementos carentes de corporei­
dad material y dotados de ingravidez como las nubes, sirven de sede donde 
la Virgen toma cómodamente asiento, acompañada del Niño Jesús. Una 
corte celestial visualizada por cabezas de angelillos con alas adosadas, le 
rodean a modo de corona circular, y otras dos cabezas más, a sus pies.

La Virgen presentada a modo de matrona romana, revestida de túnica 
roja y manto azul. Los pliegues abundantes del manto descienden por el 
hombro izquierdo, juntamente con plisados de las rodillas cubriendo su 
figura y también la del Niño. Inclina ligeramente la mitad del cuerpo, asis­
tida igualmente por la mano derecha que avanza hacia adelante, para poder 
hacer entrega del regalo mariano del rosario a Domingo. El Niño Jesús, ves­
tido con una túnica de tonos marfileños, es abrazado por la mano izquier­
da de María. Sus débiles rodillas se apoyan sobre su regazo y manto azul, 
que parece deslizarse entre sus pliegues. Tanto la cabeza de la Virgen, 
como la del Niño miran atentamente al santo. La presentación del rostro de 
María y Jesús están pintados con soltura de dibujo y dominio de color. La 
cabellera le circunda delicadamente su faz, para recogerse por detrás de la 
espalda y el manto.

En el centro del lienzo se destaca la figura arrodillada de Domingo. 
Contrasta su esbeltez y estilización, con la figura sentada de la Virgen. Una 
mancha triangular dibuja linealmente la figura del santo, destacándose la 
forma triangular de la pierna derecha, ocultada entre las armgas de la túni­
ca y caída de la tela del escapulario. Su cuerpo se arquea ligeramente, 
acompañado también por la cabeza y manos alzadas en ademán gestual de 
recibir el regalo celestial del rosario. Este es un contador manual largo, que 
pasando por las manos derechas de María y el Niño, desciende hasta las 
manos de Domingo, dando la vuelta por debajo de su brazo derecho. El 
atributo iconográfico del rosario se convierte en elemento unificante de 
ambas figuras.

La iluminación penetra de izquierda a derecha, cruzando el movimien­
to lineal opuesto, que asciende de abajo arriba. Todo el lienzo aparece 
envuelto en tonalidades cromáticas oscuras, sobre las que se recorta la apa-



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 127

rición celeste. Este juego de luz hace resaltar los tonos blancos del hábito 
talar de Domingo, las nubes redondeadas y los azules aterciopelados del 
manto de la Virgen.

El artista que ha resuelto el estudio y composición del lienzo, destaca 
por su rigor en el dibujo y rica paleta. La figura sentada de María y el Niño 
está pintada con soltura y elegancia femenina. El tratamiento de rostros y 
manos están dieseñados con delicadeza. El rostro de la Virgen es de gran 
belleza. Las cabezas de María y el Niño están circundados de nimbos carac­
terísticos de la Escuela Quiteña. En torno a ellas, se extienden unas man­
chas en tonos dorados a modo de aureola, que es reforzada con ráfagas de 
luz en sentido radial. Alrededor de la zona clara y alternando con los rayos, 
los señaliza al final con pequeñas estrellas. Este curioso detalle iconográfi­
co lo he rastreado en otras pinturas de este ciclo, especialmente en el últi­
mo y grande lienzo: María acoge bajo su manto a los santos dominicos y 
dominicas. También lo he podido comprobar en un lienzo titulado La 
Virgen con un donante96 que se encuentra en el Museo Jijón y Caamaño de 
la ciudad de Quito, firmado por Nicolás Cabrera, donde el rostro de María 
aparece entornado con una aureola de idéntica factura. Este pormenor ico­
nográfico ayuda a identificar alguno de estos lienzos del ciclo de santo 
Domingo.

La figura de Domingo, a pesar de estar presentado de perfil y de rodi­
llas está resuelto con destreza. Donde más se manifiesta es en el rostro. 
Todo él esta en tensión anímica, absorto, con la mirada puesta en la Virgen. 
Lleva sus atributos de fraile dominico: tonsura clerical, barba y bigote. El 
fuerte contraste del cuello y su estiramiento acusan la intensidad muscular. 
Igualmente las manos estilizadas aparecen pintadas con maestría, que las 
eleva para recibir la donación del rosario. Finalmente, el tratamiento de los 
pliegues de las telas blancas de la túnica y los dobleces del escapulario acu­
san una mano esperta. A sus pies, yace el atributo personal de la virtud de 
la pureza: el lirio-azucena.

La zona terrestre y celeste, de nubes y tierra, aparecen entrelazadas por 
el colorismo tenebrista de la composición, que logran formar una unidad. 
Los bancos de nubes, la vegetación y la misma sombra que proyecta la 
aparición, se destaca en el ángulo izquierdo alto, una forma semicircular 
que el pintor aprovecha para ofrecer en el ángulo izquierdo alto, una 
secuencia sobreañadida, dentro de un bosquecillo de árboles y de cielo 
azul. Plasma una escena atípica en la iconografía dominicana. Se ve al 
santo arrodillado ante un esqueleto humano dentro de una fosa. La leyen­
da escrita al pie del lienzo ilustra la escena: “Confiesa el esqueleto de un 96

96. José M.a Vargas, El arte ecuatoriano en el siglo XIX, 34.



128 Domingo Iturgaiz

salteador que por el rosario conserva milagrosamente la vida”. Al fondo del 
bosquecillo, se esboza una figura de fraile, que retirado hace oración con 
un libro en las manos.

N. 10. El demonio se aparece a Domingo en forma de mona

Es el único lienzo del ciclo que dedica exclusivamente a la figura de 
Domingo. Lo presenta a cuerpo limpio, como solitario protagonista. Figura 
blanca y resplandeciente que lo pinta centralizado entre los dos extremos 
opuestos: el Cristo crucificado y el demonio en forma de mona. La presen­
cia del demonio es muy frecuente en la vida de los santos. La literatura 
medieval es claro exponente de ello. También lo es en la vida de Domingo.

Su primer biógrafo, Jordán de Sajonia, recuerda la obra entorpecedora 
del demonio entre los primeros frailes97. Humberto de Romans narra, que 
estando en oración en la iglesia de Fanjeaux juntamente con nueve seño­
ras, vieron un gato horrible, que después de rondar en torno a ellos, se fue 
a la cuerda de la campana y subiendo por ella, huyó por el campanario98. 
Rodrigo del Cerrato reseña el poder de Domingo sobre el demonio que 
atormentaba a los frailes y la aparición del diablo bajo hábito de fraile99 100 101. 
Gerardo de Frachet cuenta la piedra que le arrojó el diablo para distraer su 
oración 10°. Pero la que trascribe la escena que nos ocupa, es la Beata Cecilia 
Cesarini en su Relación de milagros obrados en Roma'0'. Suceso que acon­
teció en el convento romano de san Sixto el Viejo y que lo refirió el mismo 
santo a los frailes y que la Beata Cecilia lo escuchó de viva voz.

El artista se inspira en esta fuente literaria para dar cuerpo figurativo a 
la escena. El tema será motivo para presentar una bella imagen de santo 
Domingo, y que con seguridad es el lienzo má expléndido de todo el ciclo. 
Ofrece una versión de Domingo intelectual, hombre de estudio y escritor, 
sentado en un sillón tapizado en rojo, entre dos mesas. Una mesa grande o 
escritorio personal, sobre la que está redactando algún documento escrito. 
Una segunda mesa, más pequeña y revestida de un tapete gris-verdoso, 
sobre la que se posa la talla del Cristo crucificado y a sus pies una calave­
ra. Sobre el extremo de la mesa grande, cuelga la capa y sombrero negros 
de Domingo. Sobre ella aparece también el demonio en figura de mona, 
apoyado con las patas traseras, mientras que con una de las manos delan­
teras sostiene una vela encendida.

97. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guztnán, 120.
98. Ibid., 319-320.
99. Ibid., 353, 354-355 y 423-424.

100. Ibid., 423-425.
101. Ibid., 668-669.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 129

Entre la talla del Crucifijo y la representación simbólica del demonio 
sitúa la figura de Domingo. El pintor le ha sorprendido en un momento de 
su inspiración de escritor, con el gesto de la mano derecha alzada y bella­
mente dibujada. Vuelve admirado el rostro hacia la imagen de Cristo. 
Aprovecha la presencia del demonio y le hace entrega de: “la candela 
encendida para que la sostuviera”. Contempla con sorpresa y atención la 
mirada irresistible de Cristo Crucificado.

Ha captado a Domingo en la intimidad de su celda, sentado sobre un 
sillón frailuno. Mantiene en su mano derecha la pluma de ave, apoyada 
sobre la mesa. El pliego de papel ligeramente elevado y un tintero con una 
segunda pluma. De fondo de la habitación aparece la biblioteca personal y 
sobre el pavimento diversos libros de consulta, del documento que esta 
escribiendo. Librería, que según costumbre de la época del artista, se res­
guardaba cubierta con cortinas en ambos lados. En nuestro caso, la cortina 
verde queda alzada y recogida en grandes pliegues.

El centro del cuadro lo llena la figura de Domingo. A pesar de que el 
espacio interior de la celda es amplio, su persona absorbe toda la atención. 
A ello colabora la entonación en sepias, para polarizar la mirada hacia él, 
que constrasta pictóricamente con el colorido de las texturas blancas del 
hábito talar. Presenta el armazón de un dibujo de calidad y bien definido. 
Contribuye también a ello, la iluminación cenital, que roza levemente su 
figura y arranca a las telas una lograda plasticidad.

Adopta una postura natural, su cuerpo sentado entre el sillón y la mesa, 
ligeramente abiertas las piernas, dando lugar a que las telas de la túnica 
queden en dos planos distintos: uno, iluminado en la parte de los muslos 
y una segunda, en las piernas, concediéndole volumen a toda la figura. El 
escapulario desciende hasta abajo, con pequeños toques de luz. La parte 
más iluminada es el busto, en donde se concentra toda la atención. Los 
tonos dorados del nimbo y los blancos de la capilla-capucha ayudan a diri­
gir la mirada en el rostro. Cabeza entornada con la tonsura clerical, con 
barba y bigote. Gira levemente el cuello para mirar compasivamente al 
Cristo Calcificado que tiene a su derecha. El rostro está dibujado con gran 
realismo y pintado con detalle de encarnaciones, que modelan una gran 
cabeza de santo Domingo. La composición le ha servido al artista para brin­
darnos la faceta de Domingo estudiante y escritor. La primera, típica en la 
tradición dominicana y literaria, mientras que la segunda no lo es tanto. El 
artista ha intensificado sus registros pictóricos, para arrancar luz a su hábi­
to blanco, e irradiar a todo el entorno de la celda.

El rosario que le cuelga por la parte delantera, apenas si tiene corpo­
reidad. Simplemente ha dejado constancia de una moda, que los dominicos 
chilenos que habían abrazado la reforma la seguían, de colgárselo por



130 Domingo Iturgaiz

detrás de cuello y caía por delante del escapulario; que en este caso, se ha 
limitado a puntear el recorrido y sucesión de las cuentas del rosario, sin 
detallar su volumen.

Un vano con arco a la entrada de la celda, conduce a un espacio inte­
rior de capilla privada. Aprovecha esta fuga en perspectiva, para ampliar la 
presencia del demonio en la vida del santo. Hace un apunte rápido, como 
recordatorio de su oración privada. Un bloque de altar con grada, un cru­
cifijo y dos velas es el marco reservado donde hace la oración arrodillado 
con las manos sobre el pecho.Encima del altar, ha situado una ventana cua­
drada por donde se escurre el demonio, en figura de mona, para distraer y 
perturbar su oración102.

Es el lienzo mas representativo del ciclo, el más billante y el mejor pin­
tado de todos los de su tamaño. Aunque no tiene la firma, hemos de pen­
sar que su autor sea Ascensio Cabrera.

N. 11. Predicación de santo Domingo y alboroto del diablo

El perfil biográfico mas acusado de la vida de Domingo es la predica­
ción. La familia religiosa que fundó y que fue confirmada por el papa 
Honorio III se denominaría: La Orden de Predicadores. La “Santa 
Predicación” nace como contrapunto a la herejía Cátara y Albigense. 
Domingo se esfuerza por encarnar la vida de los apóstoles, defendiendo la 
verdad de la fe en medio de los herejes. Se dedica plenamente a la tarea 
de la predicación, siendo solícito de la palabra de Dios103 104 y entrega al ser­
vicio de los hombres mediante la comunicación y diálogo de “la gracia de 
su predicación”, que ha recibido gratuitamente1<M.

El pintor acomete el tema de Domingo predicador. Proyecta una escena 
multitudinaria y un tanto desordenada, en medio de la cual se destaca el 
santo. La escena está encuadrada dentro de un marco paisajístico en una 
campa, a las afueras de un poblado. Paisaje abierto con pequeñas montañas 
en lontananza, un cielo gris y blanco con nubarrones. Sobre la loma de la 
derecha y separado por un río, se recortan edificios monumentales con 
fachada, torres y arquitectura circular con cúpula y restos de muralla con una 
puerta arqueada de entrada. Sobre el río se ve un puente de un solo ojo, y 
dos accesos a ambos lados. Sobre la parte alta del puente se quiere adivinar 
personas que circulan. Un camino serpenteante asciende hacia el pueblo.

102. Ibid., 423.
103. Ibid., 93-94.
104. Guy Bedouixe, La fuerza de la palabra. Domingo de de Guzmán (Salamanca 1987) 

139-148.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 131

Domingo ocupa el centro de la composición. Su figura vertical con­
trasta linealmente con la masa horizontal de su auditorio, que se distri­
buye en su entorno, seis a la derecha y cinco a la izquierda. A ambos 
extremos de la escena, se emplazan dos figuras sentadas y vistas de 
espaldas, en postura extraña. El resto del cerco humano parecen estar 
presentados de medio cuerpo. El grupo que le circunda por detrás, se 
agolpan con un cierto desorden. En medio de este grupo se hace pre­
sente un personaje especial: el demonio en figura horrible, de cara huma­
na, alas negras de murciélago, cuerpo de mono con largo y retorcido 
rabo. Ante el asombro de la concurrencia “el santo le invita a manifes­
tarse y a que de testimonio de su predicación”, como se lee en la leyen­
da escrita al pie del lienzo.

La figura de Domingo en primer plano, se eleva sobre el grupo agaza­
pado, que se recorta sobre el cielo. El artista tiene tendencia a agigantar su 
figura, ancha en la parte baja y extrecha de hombros, para concluir con 
cabeza y manos desproporcionados. Le otorga los atributos iconográficos 
siguientes: aureola en torno a la cabeza, tonsura clerical, barba y bigote. 
Mira con fijeza a la figura simbólica del diablo, que tiene a sus pies. La 
mano derecha la eleva a la altura del hombro, con el gesto de acompañar 
la palabra, mientras que la mano izquierda tiene ademán indicativo hacia el 
alborotador del auditorio. Por delante del escapulario le cuelga el rosario, 
que se recoge en la cintura y termina en una curiosa cruz. En la parte baja 
de la túnica blanca se observa una mancha oscura, que con seguridad es 
fruto de los diversos repintes y restauraciones defectuosas que han sufrido 
algunos lienzos.

El pintor no ha sabido trasmitirnos el mensaje, ni la fuerza de su predi­
cación. Toda la composición adolece de una clara torpeza de dibujo y de 
colorido. Algunas de sus figuras son muy convencionales, que adoptan ges­
tos extraños y poco naturales, lo mismo que sus rostros están pintados con 
dureza, resultando acartonados.

N. 12. La Virgen María asperja el dormitorio de frailes

El episodio se encuentra narrado en la Relación de milagros de la Beata 
Cecilia Cesarini. Recuerda la oración de Domingo y los favores que conce­
de la Virgen a su Orden. “Mientras estaba así orando, miró a la otra parte 
del dormitorio y vio llegar a tres señoras muy hermosas. La del centro pare­
cía una venerable matrona, de aspecto más bello y digno que las otras: una 
era portadora de una vasija por demás resplandeciente y hermosa, y la otra, 
en cambio, llevaba un hisopo y se lo alargaba a la señora que caminaba en



132 Domingo Iturgaiz

el medio. Esta señora asperjaba a los frailes haciendo sobre ellos la señal 
de la cruz”10S 106.

El artista debe seguir las indicaciones recibidas en el contrato, respecto 
a los temas selecionados. Uno de ellos es plasmar aquellos prodigios en los 
que es protagonista la Virgen María. Narraciones que hoy nos pueden extra­
ñar, si lo tomamos al pie de la letra. Sin embargo, son escenas que perte­
necen a las florecillas primitivas de la Orden Dominicana y sirven para cap­
tar la realidad circundante en torno a todo lo que hacía Domingo, ador­
nándolo con episodios, que hoy nosotros rigurosamente críticos, lo censu­
ramos de antihistóricos. El iconógrafo se acerca a ellos para hacer su lectu­
ra y descubrir la expresión de la realidad del momento medieval.

La tela reproduce la distribución de un dormitorio corrido. Un pasillo 
con arco y un rellano donde se acomodan tres camas de madera, con tres 
religiosos acostados. Avanzada la noche son sorprendidos por la visita de 
tres nobles señoras: la Virgen María, santa María Magdalena y santa Catalina 
mártir. En la parte izquierda, se ve una puerta con doble hoja, por la que 
se asoma la figura de un “curioso Domingo”, que quiere seguir de cerca el 
movimiento y desenlace de la insospechada visita.

La figura más representativa es la Virgen, presentada de pie, revestida 
con amplia túnica rosa, un manto azul que lo recoge con la mano izquier­
da, un velo que cubre su cabeza y que se recoge delante del cuello. La 
cabeza aparece ceñida por una corona. De las tres mujeres, sólo la Virgen 
lleva aureola blanca. Con la mano derecha empuña el hisopo para asper­
jar las camas de los frailes. Curiosamente las tres señoras están descalzas 
para deslizarse suavemente y no perturbar su sueño. Las dos santas acom­
pañantes de la Virgen María son las patrañas de la Orden de Predicadores 
106. Santa María Magdalena le asiste, manteniendo entre sus manos el ace­
tre de agua bendita. La tercera es santa Catalina que eleva una vela encen­
dida para hacer el seguimiento nocturno. Este lienzo pintado para el con­
vento chileno adquiere mayor simbolismo, al ser santa Catalina, copatro- 
na de La Recoleta Dominica, juntamente con Nuestra Señora de Belén.

La idea de dormitorio corrido el artista lo evoca con solo tres camas 
que se alinean en batería y tres frailes acostados. El primero aparece com­
pletamente dormido sobre la almohada, cama de madera, jergón, sábanas 
y colcha que se arremolina y desciende sobre el suelo. Sobre el muro del 
corredor la imagen de un Crucifijo, un pequeño cuadro y una ventana 
entreabierta.

105. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guztnán, 673-674. Gerardo de Frachet 
cuenta un relato semejante, 398-399.

106. Guy Bedoueue, La fuerza de la palabra. Domingo de Guzmán, 289.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 133

El pormenor iconográfico más reseñable es la figura del “curioso 
Domingo”, que con delicadeza se abre camino entre las hojas de la puerta 
de madera, con la sana intención de fisgonear devotamente la comitiva 
celeste, sin ser visto. El santo apoyado sobre la puerta, levanta la mano, 
adelanta la pierna izquierda sin hacer el menor ruido, y asoma la cabeza 
para seguir de cerca todo el desenvolvimiento.

Desde el punto de vista artístico el lienzo no ofrece mayor interés, ni 
cromatico, ni composicionalmente. Su gran valor radica en el encanto y 
candor primitivo que rezuma, más por el trasfondo religioso y dominicano 
que evoca, que por la ejecución pictórica. El artista queriendo captar la 
escena, la adorna con detalles descriptivos a lo naif y con rasgos de primi­
tivismo lenguaje. Cae en la clara contraposición pictórica de tratar una esce­
na nocturna a la luz de una vela, con una iluminación que viene del exte­
rior, pero no producto de la escasa luz del cirio.

N. 13 Abrazo fraternal de san Francisco y santo Domingo

Composición pictórica muy socorrida entre los artistas, pero que care­
ce de tradición hagiográfica. El responsable de este legendario encuentro 
fraternal entre Francisco y Domingo es Gerardo de Frachet. Todos los bió­
grafos de ambos Patriarcas anteriores a Frachet lo ignoran. Rodrigo del 
Cerrato lo trascribe siguiendo al historiador dominico: “Tu eres mi com­
pañero; siempre irás conmigo; permanezcamos juntos”'°7. Este posible 
encuentro de haberse producido, tuvo que ser necesariamente en la ciu­
dad de Roma. Aunque los historiadores lo rechazan por falta de consis­
tencia histórica 107 108. La iconografía cristiana lo ha recogido con fuerza, 
pasando a ser una escena obligada en los ciclos dominicanos y francisca­
nos, el causante de introducirlo entre los artistas medievales fue con segu­
ridad Santiago de Vorágine109.

El artista desconoce la historicidad del relato, pero en el encargo del 
ciclo dominicano, viene programado y había que planteárselo. Esta versión 
se suma a la de tantos artistas que han pintado ciclos iconográficos para 
conventos de franciscanos o de dominicos. El pintor improvisa la composi­
ción ante el pórtico de un- edificio clásico, a juzgar por el basamento y 
columna del primer plano y por la gran sombra que proyecta el edificio 
donde se encuentran ambos. Presenta una zona porticada en semipenum- 
bra, que contrasta con la luz de la vía pública.

107. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 376-377, 344-345.
108. M. H. Vicaire, Historia de Santo Domingo, 370, y nota 79.
109. Santiago de Vorágine, La leyenda dorada I (Madrid 1982) 444.



134 Domingo Iturgaiz

Retrata en primer plano a los dos santos en abrazo fraternal. Concibe la 
escena como la fusión de dos figuras, a modo de pirámide humana. Ha des­
plazado ligeramente a la izquierda la escena, para dejar un espacio libre 
para la secuencia milagrosa realizada por Domingo en la Ciudad Eterna. Los 
perfiles de ambos se recortan ajustados sobre un marco urbano, con una 
amplia calle como fondo con edificios monumentales a ambos lados: masas 
arquitectónicas con formas cilindricas, cúpula, torre, fachadas clásicas con 
basamentos, columnas con arquitrave y al final de la calle un edificio en 
chaflán con arco triunfal que da acceso a un interior urbano. Arquitectura 
composicional que el pintor la utiliza sabiamente para recordar a la ciudad 
romana de los papas, y para conceder mayor profundidad, mediante la 
perspectiva lineal y aérea.

Las dos figuras esbeltas y famélicas funden sus cuerpos en hermandad 
mendicante. El contrafuerte del primer plano, en particular de los dos edifi­
cios de la izquierda, hace que se recorten con más relieve y que el tene- 
brismo se acentúe con mayor intensidad en sus hábitos talares. Clara ten­
dencia del artista a estilizar en demasía los protagonistas. Da la impresión 
que enfoca sus cuerpos desde abajo hacia arriba, dando lugar a una pirámi­
de humana truncada, muy ancha en la parte de los pies y estrecha a la altu­
ra de los hombros. Francisco adelanta la pierna derecha y Domingo la 
izquierda para conceder la idea de movimiento y del fortuito encuentro en 
plena calle. Las manos continúan el ritmo contrario de los pies, la mano 
derecha de Domingo se posa sobre el hombro izquierdo de Francisco. Con 
este juego de pies y manos se da corporeidad al abrazo fraterno. Bajo los 
pliegues se adivina un cruce ligero de pies, invisible en Domingo, dentro de 
imprecisiones de dibujo y proporción. Los dos rostros se unen para darse el 
beso de hermandad. Sus dos cerquillos se rozan materialmente. Los detalles 
de sus caras —la de Domingo de perfil y la de Francisco un poco vuelta— 
da como resultado dos cabezas apepinadas, con rostros ascéticos de anaco­
retas y muy pronunciados sus contrastes. Las manos que se asoman entre las 
mangas presentan un buen dibujo y se recortan muy definidas sobre las telas.

A la derecha de la escena y sobre la escalinata del edificio en escor­
zo, se emplaza una secuencia colateral, que la historia dominicana la sitúa 
en Roma. En esta ocasión, el tema prioritario y secuencia minimizada 
coinciden localmente donde acontecieron ambos sucesos. La arquitectura 
clásica romana ha sido recordada por el artista, para situar el marco real. 
Recuerda uno de los milagros que Dios realizó por medio de Domingo. 
Lo registran Jordán de Sajonia no, Pedro Ferrando Constantino de 110 111

110. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 116-117.
111. Ibid., 237.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 135

Orvieto "2. Humberto de Romans112 113 114 115 y Rodrigo del Cerrato1M. La que lo refie­
re con pelos y señales es la Beata Cecilia Cesarini"5. Al historiador domini­
co Jordán de Sajonia se lo comunicó fray Tancredo, testigo ocular del mila­
gro y prior del convento de Roma.

El artista esboza la composición milagrosa con detalle y realismo. 
Secuencia mucho más definida que la que hemos reseñado anteriormente. 
Se trata de un boceto lleno de dinamismo, para llevar a cabo una buena 
escena a tamaño natural, cosa que no se realizó. Sobre la escalinata del edi­
ficio se sitúan cinco personas y el joven muerto, protagonista del milagro: 
Napoleón Orsini. Domingo de pie e inclinado devotamente sobre el cuer­
po sin vida, alza la mano derecha con energía para suplicar la intercesión 
de lo alto. Le acompañan dos figuras arrodilladas: una mujer y un fraile 
dominico. El cardenal Esteban de Fossanova, tío del joven muerto, sigue de 
cerca el desenlace final. Un cuarto personaje ayuda a erguirse al muchacho 
fallecido. Hacia la mitad de la calle continúa la escena, pues hasta allí se ha 
paseado el caballo, motivo de la caída sufrida. Se ve un caballo blanco con 
cabalgadura arrastrando por el suelo al joven Napoleón. Una pequeña figu­
ra sigue al caballo muy alarmado con el gesto de las manos alzadas. Se trata 
de una apostilla biográfica, a modo de cita histórica descrita con el candor 
y encanto primitivo que acostumbraban.

Un atento observador advertirá el deficiente estado de conservación en 
que se encuentra. La figura de san Francisco, a la altura del brazo izquier­
do, deja entrever la imprimación preparatoria de la tela, en tonalidades ver­
dosas, como fondo del hábito marrón franciscano.

N. 14. Santo Domingo rechaza con humildad la mitra

Como en las telas anteriores se hace necesaria la referencia a las fuen­
tes literarias para centrar con mayor precisión su contenido iconográfico. En 
el Proceso de Canonización llevado a cabo en la ciudad del Toulouse, 
varios de los testigos convocados declararon que el arzobispo de Auch pre­
sentó al bienaventurado Domingo como candidato para el obispado de 
Couseransll6. En el mismo proceso, pero esta vez efectuado en Bolonia, es 
fray Juan de Navarra quien testifica que: “por dos o tres veces Domingo fue 
elegido obispo... para los obispados de Beziers y Comminges”. Renunció

112. ibict., 263.
113. Ibid., 314-315.
114. Ibicl., 347-348.
115. Ibid., 664-664. “De como santo Domingo resucitó al sobrino del cardenal Esteban

Fossanova".
116. Ibid., 181, 182 y 185. Proceso de Toulouse. Testigos n. 3, 4, 5, 17 y 18.



136 Domingo Iturgaiz

siempre a ellos para vivir con sus frailes en pobreza comunitaria "7. El bió­
grafo Constantino de Orvieto al hacer el retrato de su semblanza espiritual, 
recuerda el rechazo a la mitra de Couserans "8. También Rodrigo del Cerrato 
lo registra "9. Las tres diócesis pertenecían al arzobispado de Narbona y 
Domingo las conocía muy bien, porque por ellas anduvo predicando 
durante doce meses. Esta elección debió tener lugar en el verano de 1212, 
o en el año 121512°.

El comentarista prictórico sitúa la escena en un interior conventual: 
¿Celda, o despacho? La bella figura de Domingo atrae toda la atención, a 
pesar de estar desplazada un tanto a la izquierda. Los perfiles de su figura 
se recortan sobre el oscuro fondo del muro de la entrada conventual. Detrás 
de él, le acompaña un fraile temeroso y asustado vestido con el hábito blan­
co y negro. Le siguen en fila india tres clérigos revestidos de muceta, roque­
te y túnica negra, cada uno de los cuales lleva el símbolo de una mitra epis­
copal. La composición la preside una mesa con tapete verde, un cmcifijo, 
una calavera sobre un libro y un pequeño candelabro con vela. La decisión 
formal de Domingo de rechazar la mitra la toma delante de la imagen de 
Cristo crucificado, con el fin de gozar de mayor libertad para su misión de 
predicador y para seguir más de cerca la fundación de los Predicadores.

La composición es horizontal y su lectura es de izquierda a derecha es 
decir, desde el Cristo crucificado hasta el último integrante de la comitiva 
oferente de las mitras. La acentuación cromática se concentra en la figura 
blanca de Domingo. Presentado de pie, con dos leves movimientos rítmi­
cos en el cuerpo: uno el giro que hace hacia la talla del Cristo; y un segun­
do, la pierna derecha hace una ligera inflexión, dando origen a pliegues en 
la túnica y escapulario. La actitud de Domingo semeja a una esbelta colum­
na de color marfileño, con la leve flexibilidad que ha imprimido al cuerpo. 
Toda la intensidad queda polarizada en el busto. El rostro muy modelado, 
lo vuelve hacia la imagen de Cristo. Su cabeza rodeada de la tonsura cleri­
cal, con barba y bigote. En anillo luminoso a modo de nimbo ciñe su cabe­
za, unido a una mancha circular a modo de resplandor, sobre el que se des­
taca la cabeza. Los gestos de las dos manos son muy elocuentes ante el dile­
ma religioso que tiene delante de sus ojos. Eleva ambas manos a la altura 
del pecho, cada una portadora de un mensaje: servir apostólicamente a 
Cristo en una diócesis, o comprometerse definitivamente en la Fundación 
iniciada. La mano derecha dibujada con precisión, hace el gesto de la acep- 117 118 119 120

117. Ibid., 161. Proceso de Bolonia. Testigo n. V; 188. Proceso de Toulouse. Testigos n. 
21 y 25.

118. Ibicl., 274.
119. Ibid., 359.
120. M. H. Vicarie, Historia de Santo Domingo, 249-250.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 137

tación voluntaria en la empresa eclesial recién iniciada, pero pidiendo la luz 
y el permiso al Señor, antes de rechazar el ofrecimiento de los obispados. 
Con el dedo índice de la mano derecha gesticula su total rechazo a las tres 
diócesis, mediante los tres símbolos de las mitras.

Este pintor es el mismo que pintó la escena número 11. Presenta idén­
tico tratamiento de la figura protagonista: dibujo preciso, aureola con res­
plandor, tonalidad marfileña del hábito talar, mesa con tapete, similar talla 
del cmcifijo y hasta semejante giro del cuerpo hacia la imagen de Cristo. 
Arranca en ambos lienzos una estraña luminosidad que sale de la figura de 
Domingo, dando la sensación que nace de él mismo. Detalle estilístico que 
el artista lo ha perseguido en ambas telas. El resplandor que sale de detrás 
de la cabeza, lo difumina hacia el exterior para continuar la forma circular 
de nimbo y concluirlo en un anillo perfecto. Estamos ante una de las figu­
ras de más calidad artística, de entonación psicológica y espiritual de todo 
el ciclo de santo Domingo.

La incidencia de la iluminación colabora plásticamente a destacar el 
relieve de su figura. La luz natural se abre camino a través del arco abierto 
al exterior, roza primordialmente al protagonista y mantiene las segundas 
personas en un discreto silencio cromático.

Los tres eclesiásticos que entran en escena cada uno con color distinto 
de la muceta, llevan en sus manos las mitras que muestran a Domingo, que 
son símbolos iconográficos de las tres diócesis episcopales a las que ha sido 
promivido: Couserans, Beziers y Comminges. El primero del grupo es quien 
le muestra la mitra y se la eleva para que la contemple. Los otros dos clé­
rigos la portan en sus manos, pero no las exhiben. La mitra es el atributo 
distintivo que la iconografía cristiana otorga para representar el ministerio 
episcopal. Parece deducirse, que las tres mitras representan a las tres dió­
cesis rechazadas por Domingo. Sin embargo, en este mismo lienzo, se 
observa que al pie de la mesa han sido depositadas otras cinco mitras: tres 
de pie, una inclinada y la quinta arrojada en el pavimento. No me atrevo a 
pronunciar un juicio iconográfico sobre su simbolismo, que con seguridad 
lo tiene.

El último detalle significativo en Domingo es el rosario. La iconografía 
tradicional europea, ha colgado casi siempre el rosario de la correa que le 
ciñe la túnica y en la parte izquierda sobre el muslo. En todo este ciclo 
hemos advertido que se lo suspenden del cuello bajo la capilla blanca, para 
aparecer por delante del escapulario. El rosario termina en una cruz de 
cuyos travesaños cuelgan tres pequeños círculos, siendo más grande el cen­
tral. El contador de cuentas del rosario es pintado de forma continuada, con 
y sin separación de las decenas.



138 Domingo Iturgaiz

N. 15. Aparición de los apóstoles Pedro y Pablo a santo Domingo

Las fuentes literarias dominicanas narran varias visiones sobrenaturales 
con que Domingo había sido favorecido durante el tiempo que residió en 
la ciudad de Roma, y con ocasión de la Confirmación de su Orden. El único 
historiador que pormenoriza el relato con visos de leyenda es Constantino 
de Orvieto, quien lo describe bajo la forma de visión imaginaria (imagina­
ria visione). Lo narra en estos términos: “Estando Domingo en Roma, oran­
do en la basílica de san Pedro... vio cómo se le acercaban los apóstoles 
Pedro y Pablo. Pedro le entregaba el báculo, y Pablo un libro. Le decían: 
Vete y predica, porque Dios te ha escogido para este ministerio”121.

A esta escena se une una segunda descripción también de Constantino 
de Orvieto, referente al sueño que el papa Inocencio III: “vio cómo la igle­
sia de Letrán parecía desplomarse”122.

El comentarista plástico de estas dos escenas las ensambla en un único 
lienzo. El artista toma su información de las fuentes documentales y se plan­
tea el programa iconográfico, prescindiendo totalmente si es un relato ima­
ginario, o es un sueño. La composición pictórica la centraliza entre el cielo 
y la tierra, diviéndola en dos zonas: celeste y terrestre. Ambas se enlazan 
linealmente a través de un recorrido arqueado, que naciendo de santo 
Domingo, camina por los apóstoles especialmente san Pablo, para descen­
der en el ángulo opuesto en la representación simbólica de la iglesia. La 
composición presenta un claro sentido semicircular, algo descentrado en la 
figura de san Pedro.

A la izquierda se describe la aparición de los apóstoles a Domingo 
sobre un cielo revuelto de nubes y grisáceo. Domingo, vuelto al expecta- 
dor, es presentado de rodillas con la mira puesta en lo alto, ante la sorpre­
siva visita apostólica. Alza las manos para recibir los dos regalos que le ofre­
cen: el báculo se lo entrega san Pedro, y el libro se lo dona san Pablo. Por 
encima de Domingo aparecen en vuelo acrobático los dos apóstoles. San 
Pedro materialmente echado sobre las acolchadas nubes grisáceas. Alarga 
su mano derecha hacia Domingo para entregar el báculo-bastón, mientras 
que la izquierda sostiene una llave, a la vez que la apoya sobre las nubes. 
Un manto ampuloso y de color oscuro le cubre la túnica verde que le 
asoma por la manga. Dirige la mirada de su rostro hacia Domingo, con fren­
te despejada y barba abundante. Un anillo de aureola rodea su cabeza. Por 
el contrario, san Pablo ocupa la parte central alta y es presentado como 
figura mas desenvuelta y aérea. Un manto rojo le envuelve la mitad del

121. MOPH XVI, 304. L. Gaijués-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 259.
122. MOPH XVI, 304. L. Galmés-Vito Gómez, Santo Domingo de Guzmán, 258.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 139

cuerpo, dejando visible la túnica verde oscura. Apoya su rodilla izquierda 
sobre una nube algodonosa de color blanquecino. Parece insinuarse un 
movimiento en el cruce de piernas, postura que se contrapone con el pie 
izquierdo que asoma bajo la túnica. La mano izquierda sostiene algún sím­
bolo irreconocible. La mano derecha sostiene un libro que es la donación 
que le hace a Domingo. Sobre la nube que descansa las rodillas, asoma la 
empuñadura de la espada, símbolo iconográfico del apóstol de las gentes. 
Su cabeza también aparece aureolada con un anillo dorado.

En esta tela el pintor no concede ninguna relevancia a los atributos que 
recibe Domingo. Ambos regalos hay que interpretarlos a la luz de las fuen­
tes dominicanas del siglo XIII, para arrancarles el genuino sentido icono­
gráfico que ocultan. En el bastón-báculo se quiere significar la trasmisión 
del poder de autoridad recibida de los apóstoles, cimentada en la tradición 
y magisterio de la Iglesia. Y en el atributo libro se simboliza la trasmisión 
de la “sacra doctrina” o ministerio de la predicación de la verdad (Officium 
praedicationis = Claves scientiae, o Traditio doctrinae'23.

Ninguna de las tres figuras descritas presenta una definición nítida de 
dibujo. Debajo de la nube central, sobre la que se apoya san Pablo, permite 
entrever una insinuación paisajística, donde puede adivinarse a dos figuras 
que caminan hacia una iglesia blanca de altas torres (¿La Jerusalén celestial?).

Cerrando la composición, en la parte derecha, el artista ha pintado una 
maqueta de iglesia basilical perdiendo la posición vertical y desplomándo­
se, mientras dos figuras diminutas —san Francisco y santo Domingo—, 
hacen esfuerzos para mantenerla de pie, según cuenta la narración legen­
daria. Queriendo interpretar el lienzo dentro del texto literario, debemos 
decir que la maqueta de iglesia evoca la basílica constantiniana de san Juan 
de Letrán, de Roma. El artista al establecer la correlación proporcional entre 
arquitectura eclesial y figuras humanas cae en defectos de dibujo y de pro­
porción. El tratar de visualizar el derrumbamiento material de la iglesia, 
frente a la fuerza que soportan los dos Patriarcas para mantener a la Iglesia 
espiritual, es la ocasión para caer en estos anacronismos. Son dos concep­
to distintos que el pintor quiere desarrollar. Comete errores de perspectiva 
lineal, como en la fachada de la iglesia, ventanas, torres y tejados. Esta es 
más acusada en la desproporción entre el volumen arquitectónico y las figu­
ras humanas. Los dos santos vienen a ser miniaturas entre la maqueta de la 
iglesia y la figura de san Pablo. Tales errores técnicos no son superados por 
el artista, sino que entran a formar parte de su personalidad ingénua y pri­
mitiva. Inyecta a su obra unas formas arcaicas, que no están sometidas a 
leyes estilísticas, sino que son inherentes a su propia inspiración. 123

123. Domingo Iturcaiz, Iconografía de Santo Domingo. La fuerza de la imagen, 98-101.



140 Domingo Iturgaiz

Entre la escena principal y la secundaria se evidencia una clara desco­
nexión iconográfica. Si las ha unido entre sí, es porque ambos relatos legen­
darios debieron suceder en Roma. La figura de santo Domingo comparada 
con las anteriormente examinadas, carece de entidad iconográfica. Es pre­
sentado tímidamente ante la inesperada aparición. Su rostro presenta un 
fuerte contraste entre la frente y los pómulos. El rostro forma una masa con 
el cerquillo, barba y bigote. La aureola apenas si es visible. A su vera, le ha 
asociado el perro albinegro, presentado frontalmente y con la tea encendi­
da entre sus fauces. El rosario le cuelga por delante del escapulario.

N. 16. Celebración eucarística de santo Domingo ayudado por la Virgen

La tela reproduce la celebración de una eucaristía por santo Domingo. 
Es la primera vez que me encuentro con esta desacostumbrada iconografía. 
Pero el artista no inventa. Se sustenta en la documentación que le han brin­
dado. Espigando en la hagiografía dominicana son varios los pasajes que 
aluden a esta devota costumbre. Los testimonios más directos son los del 
Proceso de Canonización, testigos que comvivieron con el santo. El primer 
testigo del proceso de Bolonia, es el prior del convento de san Nicolás, fray 
Ventura de Verona quien declaró que: “en sus viajes casi todos los días cele­
braba la misa... Cuando cantaba la misa derramaba muchas lágrimas”12'1. De 
igual forma se manifiestaron fray Bonviso de Piacenza 124 125 126, fray Esteban de 
España12<5, fray Pablo de Venecia127, fray Frugerio de Penna128 129. El prólogo de 
la descripción de los Nueve modos de orar de santo Domingo hace un apun­
te de soslayo, sobre los “modos devotos y constantes, en la celebración de 
la misa”1Z9. El último documento lo registran Constantino de Orvieto y la 
Beata Cecilia Cesarini quienes relatan que: “Sus ojos eran pozo de lágri­
mas... sobre todo, cuando celebraba cotidianamente la Eucaristía”130.

El presente lienzo no podemos pensar sea fruto de una ocurrencia del 
pintor, sino tema iconográfico previamente programado por el P. Francisco 
Alvárez. Tal esquema biográfico y mariano revestía gran ejemplaridad y 
devoción para los conventuales chilenos. La composición pictórica no sigue 
materialmente las fuentes literarias, sino que quedaba holgura creativa para 
que el artista dejara volar ingenuamente su inspiración. El santo revestido

124. L. Garmés-Vito Gómez, 146. Proceso de Bolonia. Testigo N. 1.
125. Ibici., 156. Proceso de Bolonia. Testigo N. IV.
126. Ibici., 168. Proceso de Bolonia. Testigo N. VII.
127. Ibici., 172. Proceso de Bolonia. Testigo N. VIII.
128. Ibici, 174. Proceso de Bolonia. Testigo N. IX.
129. Ibici., 206.
130. Ibici., 273 y 666.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 141

de celebrante es presentado de espaldas, como entonces era la costumbre 
litúrgica. La novedad emotiva del lienzo radica toda ella en ver a la Virgen 
María sirviéndole de “privilegiada acolita”.

Una capilla privada enmarca la celebración de la misa. Admósfera car­
gada de emoción e intimismo religioso. De todo el espacio, sólo se encuen­
tra iluminado la zona del altar. El grupo de devotos asistentes queda reple­
gado detrás del santo, en penumbra. Domingo aparece revestido de los 
ornamentos litúrgicos: alba con cenefa de puntilla, cinta de cíngulo y casu­
lla de guitarra floreada de rosas. Un pequeño retablo preside el altar con la 
imagen del cmcificado, cáliz con patena, atril con misal, mantel blanco, 
velas encendidas y las vinajeras bien a la mano. El momento captado es el 
principal de la celebración eucarística, cuando el sacerdote una vez consa­
grado el pan eleva la sagrada hostia para que sea adorada por los fieles.

A la derecha del santo, sobre la esquina de la tarima revestida de alfom­
bra clara, sitúa a la Virgen María devotamente arrodillada. El artista ha 
improvisado una sutil peana, a modo de densa nuvecilla interpuesta entre 
Ella y la tarima, para que su frágil cuerpo no se viera dañado y a la vez evo­
cara su procedencia celestial. María asiste a Domingo, cumpliendo su 
misión de acolita, devotamente entregada con el cuerpo y manos juntas 
sobre el pecho. Su cabeza aparece aureolada con el clásico nimbo de rayos 
radiales que salen de su cabeza y en su terminación aparecen punteados 
un círculo de pequeñas estrellas. Sino hubiera sido por la leyenda escrita al 
pie del lienzo, hubiera costado su lectura. Pero ésta sale al paso de toda 
duda: “Faltándole el ayudante para celebrar M.a Sma. suple este oficio”.

Toda la estima de esta tela se halla en esta privilegiada presencia de la 
Virgen María. Desde el punto de vista artístico no presenta valor alguno. 
Este detalle mañano concede a la tela toda su relevancia iconográfica. Es 
un dato más que se une a los muchos que ya dispone este ciclo de santo 
Domingo. Los artistas primitivos, entre los que incluyo a este pintor, tienen 
el riesgo de enfrentarse a temáticas totalmente pioneras y que aun sin domi­
nar plenamente la técnica pictórica, la suplen con una fuerte carga espiri­
tual y devota. En otro ciclo dominicano, pero esta vez en el convento de 
santo Domingo del Cuzco, topé casualmente con una composición seme­
jante, y cual fue mi sorpresa, al comprobar que la acolita de esta ocasión, 
era santa Teresa de Jesús.



142 Domingo Iturgaiz

N. 17. Muerte de santo Domingo

En un ciclo iconográfico completo no pueden faltar los acontecimien­
tos trascendentales de su vida y muerte. Jordán de Sajonia es el primer bió­
grafo que nos relata escuetamente el fatídico momento: “Encontrándose en 
el lecho del dolor hizo llamar a doce frailes entre los más notables, y les 
exhortó a una vida fervorosa, a la promoción de la Orden y a la perseve­
rancia en la santidad”.w. El prior del convento de Bolonia, fray Ventura de 
Verona, fue el testigo del final desenlace, quien describe minuciosamente 
su muerte. Acudieron al lecho cerca de veinte frailes 131 132. Pedro Ferrando 
sigue de cerca el relato de Jordán de Sajonia 133 134. Constantino de Orvieto 
registra la fecha de su muerte: al atardecer del seis de agosto de 1221 ,34. Asi 
de llanamente las leyendas dominicanas dan cuenta de la muerte del fun­
dador, siendo la base documental sobre las que se cristaliza la iconografía 
de su muerte.

La ingenuidad del pintor queda muy patente en esta escena. Da corpo­
reidad a la leyenda con una composición multitudinaria y horizontal, 
impuesta por la forma alargada del lecho donde se encuentra prostrado 
Domingo. Dentro de la admósfera tensa y conmovida del momento, el artis­
ta busca efectos de sorpresa, de profundidad y de contraste. La escena hori­
zontal queda compensada con la repetición de posturas verticales de los 
frailes de pie, y otros arrodillados en su entorno.

Una luz cenital ilumina su cuerpo macilento, semiacostado sobre almo­
hadones. Su rostro mira a lo alto de la habitación, donde el pintor ha abier­
to un resplandor entre nubes. Su postura es de plena aceptación de la 
muerte, exteriorizada en los brazos cruzados sobre el pecho. Una camisola 
deja parte del tórax entreabierto. El lecho se encuentra cubierto de lienzos 
blancos y un edredón de color mostaza sobre la cama.

La monótona composición en tonos sienas del espacio ambiental y de 
los blancos hábitos de los frailes, queda rota, por la capa negra del religio­
so que se halla en primer plano, arrodillado y sosteniendo con sus manos 
un crucifijo, mientras se da lectura a las plegarias de la recomendación del 
alma. Otro fraile de pie, sostiene una vela encendida y se inclina sobre el 
lecho para leer el ritual de moribundos. Un tercero, arrodillado en el ángu­
lo izquierdo, sigue de cerca con el ceremonial las oraciones. En el centro 
del pavimento y entre las dos figuras arrodilladas del primer plano, ha 
reservado un lugar al acetre e hisopo, a modo de minúsculo bodegón. El

131. Ibiel., 114.
132. Ibid., 148.149.
133. Ibid., 240.241.
134. Ibid., 275.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 143

resto del grupo de los nueve frailes manifiestan conmovidos el dolor, con 
gestos y ademanes propios de un convencionalismo piadoso.

Como en las pinturas barrocas, el pintor recurre al artificio de repre­
sentar lo trascendente. Visualiza una irrupción de luz entre celajes que hace 
su entrada en lo alto, dando corporeidad a unas nubes en tonos calientes. 
En el lado contrario, un vano rectangular abierto, comunica con el claustro 
conventual, bajo cuyos arcos caminan tres frailes, que se apresuran a parti­
cipar de la escena, con gestos externos de dolor contenido.

Esta composición continúa la tónica de las anteriores telas. Presenta la 
particularidad del grupo humano de frailes en torno al lecho, acentuando 
psicológicamente la acción del momento, pero sin recursos dibujísticos, ni 
pictóricos.

N. 18. Exposición de su cuerpo a la veneración de los devotos 
y visión de fray Guala

El artista reúne dos episodios ocurridos inmediatamente después de la 
muerte del santo. En el primero de ellos, se expone sus restos mortales a 
los devotos. El segundo, recoge la visión que tuvo el prior del convento de 
Brescia, Fray Guala, el mismo día y a la misma hora de su muerte. “Vio 
cómo una abertura en el cielo, por la que descendían dos escalas humanas. 
Una era sostenida en lo alto por Cristo, y la otra por su madre. Los ángeles 
recorrían ambas, bajando y subiendo. A lo bajero, entre las dos escalas, se 
colocó una silla y en ella se sentó alguien, con apariencia de fraile de una 
Orden, teniendo la cara velada por la capucha, el modo como se suele 
sepultar a nuestros muertos. Cristo y su Madre iban subiendo poco a poco 
las escalas, hasta que llegó a lo alto el que había sido colocado en la parte 
inferior de la mismas135.

El pintor siguiendo de cerca el lenguaje ingenuo de la narración litera­
ria, plasma una composición que no la ha sacado de las fuentes documen­
tales, sino que es una creación imaginaria inspirada en el relato y también 
en la costumbre de los velatorios de aquella época en Quito. A ésta se 
añade, a modo de secuencia ilustrativa, el episodio-visión del Beato Guala, 
de acuerdo al relato de Jordán de Sajonia.

Fue expuesto su cuerpo amortajado a la veneración pública, con el 
hábito talar de otro fraile del convento, porque el suyo estaba remenda­
do136. Un puñado de devotos se apiñan en torno al túmulo, una caja rec­

135. Ibid., 115. 240-241, 275, 359-360; Visión de Fray Guala: 115, 275 y 360.
136. Ibid., 186. Proceso de Toulouse. Testimonio de Guillermo Peyronnet.



144 Domingo Iturgaiz

tangular de madera revestida de una tela y asentado sobre cuatro patas 
torneadas y terminadas en bola. La forma rectangular del túmulo fúnebre, 
obliga al pintor a organizar una composición en sentido horizontal. El 
santo aparece expuesto horizontalmente sobre éste, amortajado con el 
hábito completo y la cabeza calada con la capucha. Una gran alfombra 
floreada a cuadros, cubre el pavimento de la habitación. Cuatro grandes 
candelabros con hachones encendidos emplazan el túmulo a ambos 
lados, a la vez que equilibran la composición verticalmente.

En primer plano y a cada lado enmarcan la escena dos figuras, a la 
izquierda, un devoto minusválido en cuclillas con un bastón y en la mano 
un rosario. A la derecha, sentado en un sillón frailuno, el hermano coope­
rador portero del convento hace la guardia al difunto, con el gesto dolori­
do de la mano derecha sobre el mentón. La mano izquierda, apoyada sobre 
la silla, a la vez que sostiene las llaves de las puertas del convento. El esca­
pulario negro sobre la túnica blanca, diferenciaba a los Cooperadores de los 
Padres sacerdotes dentro de la Orden, distinción de color que ha sido supri­
mida. Detrás de este hermano cooperador anciano, un segundo fraile de 
pie, muestra con la mano derecha el cuerpo mortal del santo. El cerco 
humano de la izquierda exterioriza su tristeza con un tenso y cargado sen­
timentalismo de variados gestos de condolencia. Uno, inclinado sobre el 
santo le brinda el último gesto cortés de caballero, despojándose el som­
brero de la cabeza.

Dentro de este clima fúnebre, el artista por necesidad natural, abre una 
fuga espacial a cielo abierto, para descongestionar la atmósfera cargada y 
selecciona la visión del Beato Guala. Un arco semicircular encuadra la 
secuencia. Prescinde de detalles narrativos, y se concentra en lo esencial. 
Una escalera de luz desciende del cielo a la tierra, por donde camina el pri­
mero Domingo, y le siguen otro fraile y dos monjas. La escalera se apoya 
sobre los bancos de nubes de la visión celestial. En la parte superior, sobre 
la plataforma de nubes blancas, les esperan Jesucristo con la cruz y la 
Santísima Virgen María, indicándole el camino hacia el asiento-trono, espe­
cialmente reservado para él.

N. 19. Cena milagrosa de santo Domingo con los frailes

Este lienzo pertenece al grupo de los cuatro de tamaño grande (470 x 
170 m.). Recuerda el prodigio que Domingo realizó en el convento de san 
Sixto el Viejo de Roma. Lo trascriben Constantino de Orvieto y la Beata 
Cecilia Cesarini.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 145

“No teniendo pan para comer, fueron enviados frailes a pedir limos­
na. Volvieron con un poco de pan. Fray Santiago de Melle, romano y 
administrador, se presentó a santo Domingo y le expuso la situación. 
Domingo con espíritu y semblante alegres, bendijo a Dios y ordenó que 
distribuyeran el poco pan que había. Los frailes eran unos cuarenta. 
Acudieron al comedor. De repente, entraron en el refectorio dos jóvenes, 
iguales en el vestido y en la fisonomía, llevando cada uno un delantal col­
gado del cuello, lleno de panecillos como los que hacía el panadero. Los 
dejaron en la mesa en la que estaba el bienaventurado y se marcharon en 
silencio. Nadie supo cómo habían entrado, de donde venían ni adonde 
iban. Nada más marcharse aquellos jóvenes Domingo dijo: Hermanos 
míos, ya podéis comer”137.

El artista quiere dar plasticidad a este episodio hagiográfico, pero el 
lienzo queda muy lejos de la leyenda literaria. La mesa rectangular en torno 
a la cual se sitúan los frailes, obliga a dibujar una composición apaisada. El 
lugar central se reserva para Domingo. Dos ángeles hacen entrada por 
ambos extremos de la mesa para repartir el pan.

Toda la composición está entonada en colores oscuros. Los hábitos de 
los comensales se destacan defectuosamente sobre el fondo. Da la impre­
sión que el lienzo está sin concluir. Todo él denota una notable deficiencia 
de dibujo y falta de calidad artística. Es el lienzo peor de todo el ciclo ico­
nográfico.

N. 20. La Virgen María acoge bajo su manto 
a santos dominicos y dominicas

Los pintores italianos de época medieval iniciaron un tema iconográfi­
co que la Virgen María es representada con el manto extendido cobijando 
a sus devotos. El tema fue bautizado como la Virgen de la Misericordia. Esta 
figura simbólica de origen cisterciense, es recordada por Cecilia Cesarini en 
su Relación de los milagros aplicada a santo Domingo. Estando en oración 
fue arrebatado en espíritu, vio al Señor, a la Virgen sentada a su derecha y 
a religiosos de todas las órdenes, pero de la suya, no vio a ninguno. Muy 
apenado rompió a llorar. El Señor le llamó y le dijo: tu Orden la he enco­
mendado a mi Madre. María extiende el manto de color zafiro y “debajo 
cobijaba a una gran muchedumbre de hermanos”138. La representación se 
divulgó a finales de la Edad Media y se cristalizó en el nuevo tema de María 
reina de los Predicadores.

137. Ibid.,674-675.
138. Ibid.f 263-264 y 66-668.

10



146 Domingo Iturgaiz

Este lienzo expone a grandes vuelos el relato medieval. Es una bella 
pintura, de gran envergadura compositiva, no sólo por las proporciones de 
sus medida (480 x 170), sino sobre todo por su interpretación artística. 
Pintura alegre y colorista, de gran expresión religiosa, mezclada con carác­
ter documental y político. No podía ser menos, esta escena multitudinaria 
y colofón del ciclo iconográfico de santo Domingo.

El lienzo ha sido concebido como una composición horizontal, donde 
las masas están muy equilibradas. Dividido en dos sectores claramente dife­
renciados: paisaje a cielo abierto y plataforma baja reservada para el bloque 
humano. El punto focal es la Virgen María, por la altura que ocupa y por 
su volumen corporal. Desde la corona que ciñe sus sienes, la masa va des­
cendiendo levemente la línea horizontal por encima de todas las cabezas 
en ambos lados. La iluminación es casi frontal y roza gradualmente las figu­
ras concediéndoles volumen. La luz adquiere mayor fuerza en la figura 
protagonista de la Virgen.

Desde el punto de vista cromático, la tela está matizada con una pale­
ta rica en tonos azules y plateados en la zona horizontal alta, prevalecien­
do las tonalidades blanquinegras para la parte baja. Toda la composición 
está pintada con registros severos, nada estridentes, y acompañada por una 
entonación general del cuadro, en verdes claros. La nota colorista más des­
tacada es la túnica bermellón de la Virgen con toques de luz sabiamente 
dispuestos. Las entonaciones rojas se repiten en puntos distantes del lien­
zo. El fondo paisajístico funde toda la composición en una gama variada 
de entonaciones verdes. Dentro de esta escala cromática se distinguen 
pequeñas manchas de verde oscuro para entonar los pequeños cerros que 
se alejan en lontananza. El cielo ha sido surcado por nubes suaves en 
tonos anacarados.

El eje óptico de esta composición rectangular lo ocupa la figura senta­
da sobre nubes de la Virgen María y el Niño Jesús en su regazo. La monu- 
mentalidad de la figura de María es de tal entidad que polariza toda la aten­
ción. Representada como una gran matrona, revestida de túnica bermellón 
y manto azul oscuro. Su rostro tiene un diseño ovalado, y dirige su mirada 
hacia el grupo de santas dominicas. Su cabeza aparece ceñida por una coro­
na real de formas bulbosas y rematada en pequeña cruz. Ostenta una cabe­
llera poblada de color castaño, que cae en cascada sobre sus hombros. 
Resalta su busto dentro de una mancha-resplandor, que abarca también la 
cabeza del Niño. De este resplandor y partiendo del centro se originan 
rayos en sentido radial, y entre sus espacios se distribuyen pequeñas estre­
llas, que organizan todo el diámetro, a modo de aureola. Extiende el brazo 
derecho para mantener abierto su manto azul. El Niño Jesús colabora tam­
bién a sostener el manto, a la vez que muestra con ambas manos el santo



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 147

rosario. En la parte baja, asoma el pie izquierdo de la Virgen, para apoyar­
se sobre los bancos de nubes.

La Virgen queda elevada sobre toda la composición, que se divide en 
dos mitades: la zona del cielo que arranca de detrás de la muralla humana. 
Y una segunda zona terrestre, ocupada en primer plano por toda la familia 
dominicana. La zona celeste está surcada de nubes y ocupada por ángeles 
revoloteando. En torno a la Virgen, se puebla con una corona de diez cabe­
zas de angelillos, con sus pequeñas alas. En los dos extremos altos, dos 
ángeles voladores, semidesnudo uno, y totalmente vestido el segundo. El 
ángel de la derecha vuela acrobáticamente con sendas alas, cruza los pies 
y alarga las dos manos para mantener una cinta arqueada con la siguiente 
inscripción: Reina del Rosario ruega por los pecadores. Una banda de color 
rosa envuelve su cuerpo. A la izquierda un segundo ángel alado y vestido, 
sostiene en todo lo alto con la mano izquierda un cuadro ovalado con el 
retrato del Presidente de turno de la nación de Chile: Excmo. S. D. Joaquín 
Prieto (1831-1841).

Todo el primer plano esta reservado a la Familia Dominicana. Se trata 
de un grupo de santos que se suceden ininterrumpidamente, presentados 
de rodillas y en actitud de adoración respetuosa. Ambos grupos, de santos 
y de santas se orientan hacia la Virgen María.

Partiendo de este eje central y exactamente debajo de la Virgen, se ha 
reservado un lugar para la representación simbólica de santo Domingo, 
mediante la simpática figura sentada del cachorro con la antorcha encendi­
da en la boca, iluminando la bola del mundo. Es uno de los atributos prin­
cipales y más primitivos que la iconografía cristiana le ha otorgado a 
Domingo, como predicador de la palabra de Dios.

El grupo de los santos lo encabeza el Padre y Fundador de los 
Predicadores, santo Domingo, presentado de rodillas con el libro y la azu­
cena en la mano derecha. Le sigue santo Tomás de Aquino con el atribu­
to iconográfico del sol sobre el pecho y una pluma de ave en la mano 
derecha. Después san Pedro de Verona con la azucena. Por último, un 
cuarto santo sin atributo ninguno, difícil de identificar. En la segunda fila 
jerárquica se alinean cinco santos más, entre los que se identifica el papa 
san Pío V con la tiara sobre la cabeza, a san Antonino y san Alberto 
Magno, obispos de las ciudades de Florencia y Ratisbona respectivamen­
te. A partir de aquí, el pintor ha dado un respiro paisajístico, con un mon- 
tecillo y un edificio religioso al fondo. Siguen un segundo grupo huma­
no, formado por dos dominicos y un civil. El primero de los frailes, muy 
bien pudiera ser el P. Francisco Alvárez que fue el animador de este ciclo 
artístico. El pintor quiteño, no pudo menos de tener una gentileza con él 
al recordarle con este posible retrato. Su presentación completamente



148 Domingo Iturgaiz

calvo, puede que tenga indicios de un retrato de prior y prelado del con­
vento. Un segundo fraile le acompaña con la capucha colocada sobre la 
cabeza. Y termina la composición en esta parte izquierda con un perso­
naje civil, también arrodillado, y que muy bien pudiera ser el autoretrato 
del artista Ascencio Cabrera (¿).

El bloque de santos dominicos ha sido plasmado como un todo com­
pacto, sin ninguna flexibilidad en los ademanes, escesivamente inmovilistas 
y carentes de plasticidad. El esquema dibujístico de santo Domingo es el 
patrón inalterable y repetitivo que van a seguir los santos que le acompa­
ñan: idéntica postura para todos, se repiten el mismo movimiento corporal 
hacia el centro, similar perfil y estatura según la ley de la isocefalia.

El segundo bloque de la derecha recuerda a las santas. Sigue la misma 
forma compositiva, agmpadas en tres filas, pudiéndose contar nueve reli­
giosas. Presenta mayor corporeidad y un tratamiento pictórico más desen­
vuelto en movimientos, gestos y actitudes. Encabeza el gaipo santa Catalina 
de Siena con los brazos cruzados en forma de aspa, sobre el pecho. Le 
sigue santa Catalina de Raconisio con sus atributos característicos: el cora­
zón mantenido por la mano derecha y la izquierda desgrana el santo rosa­
rio. La tercera santa presentada de perfil, con la toca negra tachonada de 
estrellas y un corderillo a sus pies como símbolos iconográficos, identifican 
a santa Inés de Montepulciano. La primera santa de la segunda fila es santa 
Rosa de Lima, caracterizada por la diadema de rosas coronando su cabeza. 
El resto de las santas que asoman por detrás son inidentificables. Una de 
ellas lleva en la cabeza una corona real, que con seguridad recuerda a santa 
Margarita de Hungría.

Por el contrario el bloque de santas dominicas reviste otro aire compo­
sitivo muy distinto. A pesar de que todas están arrodilladas, son muy dife­
rentes las actitudes, ademanes, gestos y posturas. Presenta mayor movilidad 
y expresividad sus rostros femeninos. Todas miran hacia la figura de María, 
menos la segunda que dirige los ojos al lado contrario. Los dibujos de las 
cabezas de todas ellas tienen formas redondeadas, tocadas con el velo y 
con soluciones diversas en las posturas de las manos. Los pliegues de sus 
hábitos están tratados con mayor soltura y gracia.

La única figura femenina que se sale del contexto dominicano es la 
representación de santa Catalina, virgen y mártir. El pintor le ha concedido 
mayor relieve y un lugar eminente en este lienzo por ser la mártir alejan­
drina, Copatrona de la Orden de Predicadores y segunda titular del con­
vento de la Recoleta Dominica de Santiago de Chile. Viste una túnica ver­
dosa abotonado encima del pecho y una capa escarlata que le envuelve 
materialmente. El brazo y la mano izquierda apoyan en una rueda dentada



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Gnzmán... 149

con garfios, instrumento de su martirio y atributo iconográfico propio. A su 
vera, sobre el suelo, yace una espada.

Concluye este bloque femenino con la representación de un pequeño 
ángel con alas, semidesnudo, gracioso en su presentación, con el rostro pig­
mentado y frescura de carnes, que recuerdan a los de Murillo. Hace su pre­
sentación entre la santa mártir y una cartela ovalada que él mismo sostiene 
con las dos manos. La izquierda mantiene a la vez una azucena florida, 
mientras que la derecha señaliza el texto de la leyenda escrita. El docu­
mento literario se destaca sobre un fondo blanco. Anteriormente hemos 
reproducido su contenido por la importancia que reviste para su correcta 
interpretación y es la llave que abre el comienzo y final cronológico de la 
empresa pictórica. En esta cartela se trascribe el nombre de un personaje, 
llamado Antonio Palacios, y que después de muchas indagaciones no 
hemos podido dar respuesta de su identidad. Se nos ocurre pensar que 
pueda tratarse de un benefactor del convento, quien pudo ayudar a los frai­
les a financiar el ciclo iconográfico. Entre los apuntes del P. Francisco 
Alvárez no hemos podido encontrar ninguna referencia de este nombre, ni 
la motivación de su recuerdo en esta cartela escrita.

Antes nos hemos referido al carácter documental y político que encie­
rra el lienzo. El documento proporciona muchos datos, y que los hemos uti­
lizado para ordenar coherentemente este ciclo. Desde el punto de vista 
político, nos extraña la presencia del Presidente de la República chilena, en 
un encargo que tenía un sentido marcadamente religioso. Desconocemos la 
importancia que el convento reformado de los dominicos chilenos, pudo 
tener en la capital y menos aún sus resonancias políticas. Hemos hecho alu­
sión al papel desempeñado por el convento como plataforma docente y 
cultural, que tendría su influencia en la capital. Hemos de pensar que el 
Presidente tuviera alguna relación especial con el convento. El puesto de 
honor concedido al Presidente y mostrado a todos por el ángel volador de 
la izquierda, deberá tener alguna motivación. El ángel con la trompeta en 
la mano derecha y en el momento que la suena, manifiesta anunciar un 
mensaje. De la cuerda de la trompeta cuelga un letrero con el nombre del 
Presidente Joaquín Prieto. El cuadro aparece enmarcado y ribeteado con 
bordes colgantes. Se trata de un retrato de medio busto, que mira al expec- 
tador, revestido con el uniforme propio de la dignidad que ostenta: distin­
ción de militar general de división, con galones en las hombreras y una 
banda cmzada oblicuamente sobre el pecho.

Inmediatamente debajo de la cartela, el pintor dejó constancia de su 
profesión artística, con la paleta y pinceles. Siempre pensé que dentro de 
la paleta o en su cercanía estaría, como es costumbre entre artistas, el nom­
bre del autor. Yo personalmente no pude comprobarlo por la excesiva altu­



150 Domingo Iturgaiz

ra que se encuentra el lienzo. Llevado por la curiosidad de este trabajo, 
nuevamente insistí por carta, que me hicieran el favor de hacer esta inves­
tigación. El P.Enrique González muy amablemente me constestó comuni­
cándome escuetamente estas palabras: “Junto a la paleta del rincón inferior 
izquierda figura un nombre. Ascencio Cabrera. Quito 1841”.

N. 21. Santo Domingo con el demonio ante un grupo de frailes

Este lienzo pertenece al grupo de los de tamaño grande (470 x 170 m.). 
Se encuentra en la actualidad desmembrado del ciclo y recogido en la Sala- 
Museo del Convento de La Recoleta.

Se trata de una composición tenebrista, no solo por el tratamiento pictó­
rico, sino también por el tema selecionado. No sabría definir con exactitud el 
contenido presentado. Carece de la apoyatura de la leyenda escrita para con­
tribuir a su lectura iconològica. Muy bien pudiera pensarse que se trata de 
una ceremonia conventual, en la que toman parte santo Domingo, la 
Comunidad dominicana y un religioso. ¿Vestición del hábito, Profesión reli­
giosa? La composición apaisada tiene como fondo la comunidad de frailes, 
integrada por once miembros y todos ellos con las capuchas caladas y a la 
misma altura. En primer plano aparece la figura de Domingo enfrentado a 
una representación horrible del demonio. Los dos de pie y ante ellos se 
encuentra un fraile arrojado sobre el pavimento. Domingo presentado medio 
de espaldas, con el rostro de perfil y en la frente se le ve la estrella . Da la 
impresión como si el santo estuviera entablando un diálogo con el demonio, 
representado bajo figura humana, desnudo y con cuernos en la sién.

Detrás del santo se adivina un sillón frailuno, como sede para ser ocu­
pada por él, durante la ceremonia litúrgica.

N. 22. Fundación de la Milicia de Jesucristo

La escena que desarrolla la tela es Domingo con un grupo de personas 
alrededor de una mesa, a primer golpe de vista, pudiera parecer que no 
encaja dentro de los episodios más representativos de su vida. La abun­
dancia de textos escritos, han servido para disipar esta duda. Por lo que 
contemplamos, se trata de una sesión pública y colegial de Domingo con 
un grupo de seglares que se comprometen a defender los bienes y la liber­
tad de la Iglesia, asociados a la Orden Dominicana. Estamos ante un tema 
nuevo de la iconografía dominicana que representa la fundación de la 
Milicia de Jesucristo.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 151

Este grupo comprometido con los Dominicos ponían énfasis en la par­
ticipación de la vida religiosa, frecuentaban sus iglesias conventuales, eran 
asistidos con su amistad y seguían la espiritualidad dominicana con una 
vida cristiana encarnada en el mundo. No estaban ligados con ninguno de 
los tres votos, sino solamente con algunas observancias, entre las que se 
cifraban los ayunos, vigilias y el rezo diario del rosario. Estaban sometidos 
a la autoridad de la Orden, bajo un responsable-prior nombrado democrá­
ticamente por ellos mismos.

El pintor con esta escena quiere dar cuerpo plástico a un acto protoco­
lario mantenido por Domingo y sus asociados, en el mismo momento en 
que les hace entrega de la regla a la que se someten, mediante un com­
promiso ratificado por sus firmas personales.

La mesa revestida de un tapete verde es el eje óptico de la composi­
ción. En torno a ella se sitúan todos los integrantes de la Milicia de 
Jesucristo ocupando el lugar central santo Domingo, un joven dominico y 
ocho cofrades. Estos aparecen uniformados con un traje talar semejante. 
Una sillería corrida une a los tres personajes principales. El artista le ha con­
cedido mayor corporeidad a Domingo, que al resto del grupo. Parecen estar 
sentados, mientras que otros asisten arrodillados. Se percibe una aparente 
contradicción de los asistentes. Merece destacar al joven dominico por sus 
facciones aniñadas y también por su estatura. El santo le dobla en tamaño.

Santo Domingo está presentado de medio busto, sentado detrás de la 
mesa, con capa y capucha negra y tonsura clerical. Sus facciones tienen un 
cierto aire de posible retrato. A ello pudiera haber inducido al artista a este 
carácter físico del santo, por la lectura de la cartela principal, que en su pri­
mera línea se lee: Verdadero retrato de Domingo. El pintor por calar más en 
su personalidad, pudo tomar como modelo algún contemporáneo amigo y 
llegar a idealizar este busto. Las dos manos las tiene ocupadas en mostrar 
a los cofrades el pliego escrito de la regla que van a abrazar. El dedo índi­
ce de la mano derecha la alarga para señalizar el documento. Presenta a 
Domingo con un rostro concentrado, con la mirada un tanto perdida, boca 
cerrada, enmarcada por la barba y bigote. Una gran capucha de forma trian­
gular delimita la cabeza. La capucha triangular, avanzada sobre el pecho, 
reproduce una costumbre de moda entre los fraile dominicos característica 
del siglo pasado.

El grupo de cofrades visten una túnica blanca y capa negra atada en el 
cuello, dejando visto toda la pechera blanca. En torno a la garganta se ciñe 
una collera ondulada, que remata con la capa negra. En el centro del pecho 
llevan una insignia de pertenencia a la Milicia de Jesucristo. Todos exhiben 
este distintivo, menos el joven dominico.



152 Domingo Iturgaiz

Sobre la mesa se encuentran tres libros, un tintero con dos plumas de 
ave y una hoja de papel en blanco. Tales elementos de escritorio, declaran 
que se trata de una sesión solemne de ratificación personal de un docu­
mento. Los asociados que se han comprometido, deberán estampar sus fir­
mas en el pliego en blanco. Las edades de los nuevos militantes son muy 
diversas, dos de los que están arrodillados presentan rasgos retratistas.

El cuadro es una acumulación de documentos escritos, con el fin de 
ilustrar la escena que desarrollan. En esta escena la documentación pintada 
es tan abundante, que supera a todos los lienzos del ciclo iconográfico. 
Hemos intentado trascribir todos los textos, pero nos ha sido imposible, de 
ahí que el lector encontrará muchas lagunas que sabrá dispensarlas.

El pliego que santo Domingo muestra a los asistentes presenta el 
siguiente texto:

“Regla q. habéis de guardar.........como .......... tados de
María. Principalmente haréis una ....ótente............
con toda nuestra fuerza habéis.............en todos los
derechos de la Iglesia Católica, Apostólica, Romana,
examinar nuestras vidas y haciendo.........................
............................................. y estaréis sujetos a la
imperiosa....esta Milicia. También habéis de tener
todos los dias lección, oración y rezar los Padrenuestros 
y Avemarias que corresponden. Escudo de la Orden’’.

El pequeño ángel sostiene una cartela elíptica en la que se trascribe el 
siguiente documento:

“Asombraos al ver el verdadero retrato de Domgo. el honor 
del mundo, una de las mayores lumbreras de la Iglesia 
Católica de la de España; el apóstol de toda Europa. El 
filántropo mas verdaro. uno de los hombs. qe. mas bien han 
hecho a la humanidad; el capellán favorecido de María Sma.; 
y el promovedor mas infatigable del culto de Dios; quien 
viendo el estrago qe. el Demonio ejecutaba por medio de los 
herejes en personas religiosas; tuvo a vien fundar la Milicia 
de Chrto. para (con) tener y disipar la herejía; aprobando 
el Papa Honorio, y concedió muchas gracias a todos 
los que se alistaran. Sabido es que trabajo Domgo. ¡los 
sudores qe. le costo el esterminio de la herejía Albigense, 
i tampoco se ignora el glorioso éxito de sus trabajos, 
de doctrina, de sus virtudes i oraciones. Las innumerabls. 
cabezas de esta venenosa hidra, fueron heridas de muerte; 
toda esa monstruosa Babilonia fue precipitada en el abismo
........ ¿Por quien sino por el glorioso Padre de Predicadores?
2n S2pt32mbre 21 d2 841 s2 p3nt4 2n Q53t4”.



Ciclo iconográfico de Santo Domingo de Guzmán... 153

En el ángulo izquierdo bajo, una figura sentada sostiene entre sus 
manos un tercer mensaje:

“Es bueno pa. el hombre llevar desde luego................ si
el gran........... sobre ley de Dios................................. con más
facilidad que llevar por qu. es mucho menor el trabajo qe.
hai en vencer las pasiones tiernas enmce.......... y débiles.
¡Que vida tan dichosa la vida pasada en la inocencia!
Pero como esa no se puede conservar sin la capa de la 
penitencia, nos es necesario mortificar nuestros miemrs. como 
mortifico los suyos, mi Padre y Patriarca Sto. Domingo; 
oculta asi esta mortificación como aquella inocencia pa. 
qe. el aire de la alabanza, en el moho de la vanagloria, 
no corroan tan rico tesoro.
¿De qe. sirve tener la Relig. en la boca, si las obras 
no lo expresan? ¿Amas a Dios? Diras qe. si; ¿Pero 
como lo pruebas?”

1.





¿Fue Santo Domingo de Guzmán 
canónigo premonstratense en el 

monasterio de Santa María de la Vid?

Brian Fárrely, O.P. 
Buenos Aires

Caleruega, durante el último tercio del siglo XII era un pequeño seño­
río feudal, ubicado en el corazón de Castilla la Vieja. Su población se había 
asentado en el siglo XI con el avance de la reconquista española del terri­
torio invadido por los musulmanes. La línea fronteriza se extendía entonces 
por la cuenca del río Duero, a ambas márgenes, con una serie de plazas 
fortificadas, que protegían las avanzadas cristianas y dieron con sus casti­
llos el nombre a la región.

La villa calarogitana poseía dos torres, una maciza que ahora forma la 
base del campanario de la iglesia parroquial de S. Sebastián, y el llamado 
Torreón de los Guzmanes, que con otras dependencias de la hidalga fami­
lia y las de sus vasallos o criados formaban la población, en un recinto 
rodeado de modestas murallas y con tres puertas de acceso

En este solar de los Señores de Guzmán nació aquel que había de ser 
la mayor gloria del pueblo y de la estirpe guzmana, Domingo, el fundador 
de la Orden de Predicadores.

Muy pocas noticias han sido conservadas acerca de su infancia y ado­
lescencia; todas ellas, además, de origen legendario1 2.

1. Puede verse una descripción del lugar en Domingo Iturgaiz Ciriza O.P., Caleruega. 
Primer lugar dominicano, Salamanca, Ed. S. Sebastián, 1989.

2. La palabra -leyenda- en el latín eclesiástico medieval no significa una narración imagi­
naria o un relato fantástico, sino que respecto a la hagiografía vale por -escrito de edificación-, 
relato parenético (algo exagerado a veces) de un personaje, y digno de ser leído (-legenda-, de



156 Brian Fárrely

La tradición dominicana

Los escritos principales de carácter biográfico que restan, son práctica­
mente contemporáneos en su composición: el llamado Libellus de princi­
pas Ordinis Praedicatorum1, y una Carta encíclica, dirigida a los frailes 
por el sucesor de fray Domingo como Maestro de la Orden, fray Jordán de 
Sajonia'1, redactados entre mayo de 1233 y julio de 1234, mientras se reco­
gían las declaraciones de los testigos de los Procesos de Bolonia y del com­
plementario Proceso de Tolosa (Francia), en orden a la canonización del 
Fundador. Después de la canonización, hecha en Rieti el 3 de julio de 1234, 
varios dominicos escribieron sendas Leyendas5 hasta fines del siglo XIII. 
Todas se basan en el Libellus de Jordán, ampliándolo con alguna otra noti­
cia o anécdota. Mas es notable en todos la falta casi absoluta de informa­
ción acerca del período que ahora nos interesa: el que transcurre entre el 
nacimiento y el ingreso al capítulo canonical agustiniano de Osma, del futu­
ro Patriarca de Predicadores.

1. Jordán de Sajonia

El sucesor de fray Domingo y primer historiador de la Orden nació en 
Westfalia entre 1175 y 1185.

Se graduó como Maestro de Artes en la Universidad de París, y en esa 
ciudad se encontró con fray Domingo en 1219, se confesó con él, y éste le

■legere-, en tiempo de obligación: -legendus-) en el oficio litúrgico. Suele tener la forma de una 
biografía fundada en tradiciones más o menos fidedignas; y, conforme al uso del medioevo, pre­
sentada con muchas alusiones bíblicas acomodaticias, para realzar el panegírico.

3. Este título fue dado al opúsculo por H. C. Scheeben, quien preparó la edición crítica 
publicada en Monumento Ordinis Praedicatorum Histórica (MOPH), XVI (1935), págs. 25-88. No 
subsiste el manuscrito original, que conoció dos redacciones, la segunda con algunos añadidos. 
Los códices más antiguos que se conservan son el de la Biblioteca de la Universidad de 
Würzburg y el de la Biblioteca S. Marco de Venecia (ss. XIV-XV).

4. El librito no pretende ser una historia del Maestro fray Domingo, sino un memorial 
de los tiempos en que maduró el proyecto de la nueva Orden, para utilidad y devoción de los 
hermanos que no habían conocido al Fundador en vida, ni a los primeros frailes (cf. Libellus, 
1 y 2).

5. Todas las Leyendas son posteriores a la muerte del Maestro Jordán. Éste, el 24 de mayo 
de 1233, hizo efectuar la traslación de los restos de fray Domingo y en esta ocasión todos los 
que participaron pudieron experimentar el prodigio del perfume que exhalaban los restos al ser 
exhumados, y que motivó la carta encíclica dirigida por Jordán ese mismo año a toda la Orden, 
conservada en el Códice Vaticano Latino 10150, fols. 176 r - 179 v. A las Leyendas hay que aña­
dir algunos otros manuscritos del s. XIII, y repertorios de anécdotas compiladas para uso de los 
predicadores, como la Relación de la beata Cecilia, a mediados del s. XIII, los Nueve modos de 
orar de S. Domingo, anónimo, hacia 1260, la Vita S. Dominici de Rodrigo de Zerrato, los anec- 
dotarios de Esteban de Bourbon (Anecdotes historiques, légendes et apologues... d’E. deB., domi- 
nicain du XIII siécle, publicado en París, 1877); el Bonum universale de apibus (1605) de Tomás 
de Cantimpre y especialmente el Vitae Fratrum Ordinis Praedicatorum necnon chronica Ordinis 
ab anno 1203 usque 1254, B. M. Reichert O.P. (ed.), en MOPH, I (1896).



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 157

exhortó a ingresar a la Orden recientemente fundada. Ya diácono y 
Bachiller en Teología, vistió el hábito el 12 de febrero del año siguiente. 
Participó en el primer capítulo general de la Orden en mayo de 1220, regre­
sando luego a París. No asistió al segundo capítulo general, mas éste le hizo 
provincial de Lombardía. Cuando llegó a Bolonia, su sede provincialicia, 
fray Domingo ya había fallecido. El capítulo general de París, el 22 de mayo 
de 1222, le eligió Maestro de la Orden. Aunque hizo muchos viajes a las 
provincias, no consta que haya visitado la de España, pero conoció a varios 
frailes de los primeros tiempos que habían convivido con fray Domingo, o 
el “Maestro Domingo», aunque ninguno de ellos le habían conocido antes 
del período de la Santa Predicación tolosana. Quedaba sí, fray Manés, pero 
en España, encargado de las monjas del monasterio de Madrid. Así, en 
Francia, se encontraba fray Pedro Seila, que había donado su casa para ser 
el primer convento de la Orden, en Tolosa; y fray Domingo de España; fray 
Esteban de Metz, el primer prior de Prulla (en 1216); fray Natal; un fray 
Tomás; un fray Vital, y fray Bertrando de Garriga, prior de S. Román de 
Tolosa, que fue luego el primer provincial de Provenza. Mas de ninguno de 
ellos restan testimonios. Fray Guillermo de Montferrato, que había acom­
pañado a fray Domingo de París a Bolonia en 1219, y fray Ventura de 
Verona, que participó en el capítulo general de 1220, y era prior de Bolonia, 
serán testigos en el Proceso de Bolonia, mas no aportan datos para el perí­
odo que nos interesa.

Fray Jordán reconoce que aunque no fue de los primerísimos en la 
Orden, decidió

«poner por escrito las cosas que se presentaban a su memoria, de las que 
había visto y oído personalmente, o conocidas por narraciones de los pri­
meros frailes»6.

Es notable la pobreza de información que presenta respecto al período 
anterior al ingreso de Domingo en el capítulo canonical de Osma.

Aunque fuente preciosa bajo muchos aspectos, el Libellus no indica 
las fechas correspondientes a los hechos. El opúsculo ignora los nom­
bres de los progenitores de Domingo, e incluso nunca menciona la pala­
bra Guzmán. Narra el sueño premonitor de su madre7, mas un hecho 
semejante es atribuido a la madre de San Bernardo8 y de san Julián de

6. Libellus, 3 (y cf. nn. 38, 49, 51, 55).
7. La alusión a que -daría a iuz como un can con una antorcha ardiente que había de 

encender al mundo-, aparece sólo en la segunda redacción del Libellus, y quizá sea una inter­
polación.

8. Véase, por ejemplo, la Vita secunda auctore Alano, PL 185, col. 740 B.



158 Brian Fárrely

Cuenca9, por lo que resulta como un tópico o lugar común para la hagio­
grafía medieval. Quiere que los padres hayan tenido gran cuidado de su 
educación »desde los años de la infancia» ocupándose de hacerle instruir 
por »un tío suyo arcipreste»10 11. »Enseguida después fue enviado a Palencia 
para que se formase en las artes liberales, en que pasó cuatro años»n. De 
la «maravillosa índole de su infancia» nada dice en concreto12. La heroica 
caridad del Santo durante una terrible carestía y la fundación de una obra 
de asistencia es atribuida por Jordán al período palentino, igual que el tes­
tigo fray Juan de España en el Proceso de Bolonia13 14, sin embargo otro tes­
tigo, fray Esteban de España, sitúa el hecho siendo Domingo ya canónigo 
de Osma M.

Cuando Domingo es llamado por el obispo de Osma, Jordán confunde 
el nombre de este obispo, que fue Martín de Bazán, mencionándolo erró­
neamente como Diego de Acevedo1S 16.

Del único familiar que hace mención es de «Mamés, hermano uterino 
del Maestro Domingo»1S; lo que hace pensar que la madre de santo 
Domingo haya contraído segundas nupcias, mas no sabemos en tal caso 
con quién, y cuál de los hijos fue habido en las primeras o en las segundas 
nupcias.

Jordán no da ninguna indicación acerca del año de nacimiento de 
Domingo, ni de su bautismo, ni de quién era «su tío arcipreste»; ni de quién 
le envió a Palencia, cuna de la universidad española, ni de quién le pre­
sentó para las órdenes, ni cuándo ni dónde recibió el presbiterado.

9. Este santo había fallecido en 1208 (cf. Acta Sanctorum, Januarü, 510). Jordán anota 
que el niño fue contemplado por su madre como si tuviese luz en la frente (Libellus, 9). 
Ferrando en su Leyenda (n. 6) dice que se trataba de una estrella, y que quien la vió fue la 
madrina. Sor Cecilia dirá que aún de adulto se notaba como un resplandor en su frente, entre 
las cejas (Relación. 15).

10. Libellus, 5. No dice si era tío por línea paterna o materna.
A partir del s. XVI comienza a afirmarse que era de Gumiel de Hizán (cf. Castillo, II, c. 2), 

lo que presenta cierta dificultad, pues Gumiel de Hizán no tuvo arcipreste hasta el s. XIX. Los 
había en cambio en S. Esteban de Gormaz, en Roa y en Aza.

11. Libellus, 6 y 7.
12. Ibid., 8.
13. Fray Juan de España era natural de Saint-Jean-Pied-de-Port, que entonces pertenecía 

al reino de Navarra, por lo que se le suele llamar también Juan de Navarra. Conocía a santo 
Domingo desde 1215. El año siguiente fue enviado a estudiar a París.

14. Fray Esteban de España era provincial de Lombardia cuando declara el 13 de agosto 
de 1233, como séptimo testigo. Conoció al Fundador por 1218, pero había ya oído hablar antes 
tantas cosas edificantes de él, como -cuando era prior o subprior de la iglesia de Osma, de la 
que era canónigo, y se dedicaba al estudio de la sagrada escritura en Palencia, invadió la región 
tal carestía que muchos pobres morían de hambre- (Proceso de Bolonia, 35). Véase también M.- 
H. Vicaire O.P., Saint Dominique, chanoine d'Osma, en Archivum Fratrum Praedicatorum 
(AFP), LXIII (1993), págs. 5-41.

15. Libellus, 4 y 5.
16. Ibid., 8.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 159

2. Los testigos del proceso de canonización

El primer Proceso fue llevado a cabo en Bolonia, y un segundo realiza­
do en Tolosa, fue solicitado por los jueces boloñeses, y a ellos remitido, por 
lo que puede considerarse el Proceso tolosano como complementario del 
primero, que es el principal.

No se ha conservado el Interrogatorio con el que debían ser examina­
dos los testigos. Con todo, al examinar sus deposiciones, se puede com­
probar que no debió contener ninguna pregunta sobre fray Domingo que 
se refiriera al período anterior a la fundación de la Orden (1215). Al pare­
cer, el mismo cuestionario fue remitido a los jueces de comisión de Tolosa, 
y las declaraciones consignadas impresionan como una síntesis de las res­
puestas de los testigos.

Resulta extraño que fray Mamés (o Manés) no haya sido llamado a ates­
tiguar durante el Proceso —quizá por la rapidez con que fue llevada a cabo 
la investigación procesal—. Los declarantes del Proceso de Bolonia se pre­
sentan del 6 al 17 de agosto de 1233. El mandato de los comisarios de 
Bolonia a los subcomisarios de Tolosa fue despachado el 19 de agosto. La 
indicación de Gregorio IX, que instituyó la comisión boloñesa, es del 13 de 
julio de 1233- El resultado de las Actas del Proceso de Tolosa nos es cono­
cido sólo por la copia de una carta que los jueces de comisión tolosanos 
enviaron a los jueces delegados pontificios de Bolonia, sin que consten las 
fechas de las declaraciones de los 18 testigos y de «los más de trescientos 
nombres de hombres y mujeres que confirman con juramento la verdad de 
las precedentes deposiciones” 17 18 19. De hecho, la canonización de santo 
Domingo tuvo lugar el 3 de julio de 1234, a poco menos de un año del 
comienzo del Proceso™.

Los testigos del Proceso de Bolonia son todos dominicos que han cono­
cido y tratado al Maestro Domingo. De sus declaraciones, sólo dos nos inte­
resan: las del quinto, fray Juan de España, originario de Navarra, que

«oyó decir a los canónigos que fray Domingo (...) cuando estaba en el siglo 
y estudiaba en Falencia, cuando sobrevino en aquella región tal carestía que 
muchos pobres morían de hambre, Domingo movido de compasión vendió 
todo lo que poseía para procurarles alimento”1’.

17. El manuscrito del Proceso de Tolosa puede verse en la Biblioteca Vaticana, Cocí. Vat. 
Lat. 10152, fols. 182 r./186 r. Fue editado por A. Walz O.P. en MOPH, XVI (1935), págs. 176-187.

18. El original de la Bula de canonización ha desaparecido. Copias manuscritas subsisten 
en la Biblioteca Vaticana, Registro de Gregorio IX, Reg. 17, fols. 191 r.- 192 r. La indicción del 
proceso es del 13 de julio de 1233. (loe. cit., fol. 69 r.). Editado por A. Walz O.P., loe. cit., págs. 
115-117.

19. Proceso de Bolonia, 29. Ver también Libellus, 10.



160 Brian Fárrely

No dice de qué «canónigos y otras personas» recibió esos testimonios, 
mas se ha de suponer que los de la catedral de Osma; y asimismo las del 
séptimo, fray Esteban de España, que en 1233 era provincial de Lombardía, 
y declara que

«mientras [Domingo] era prior o subprior de la iglesia de Osma, de la que era 
canónigo, y se dedicaba al estudio de la Sagrada Escritura en Falencia, sobre­
vino en aquella región tal carestía que muchos pobres morían de hambre. 
Fray Domingo, movido de piedad, vendió sus libros glosados de su propia 
mano y lo que obtuvo por ellos y otras cosas de su propiedad, lo distribuyó 
a los pobres diciendo: “No quiero estudiar sobre pellejos muertos dejando 
que los hombres mueran de hambre’’»20.

Fray Esteban no se encontró con fray Domingo antes del año 1218, 
cuando se confesaba con él en Bolonia; y de él recibió el hábito. Afirma que

■después de su ingreso a la orden, vivió por casi un año junto con fray 
Domingo en el Convento de S. Nicolás de Bolonia»21.

Según fray Juan, Domingo era aún seglar en Palencia, y según fray 
Esteban, era ya canónigo de Osma..., y por tanto sacerdote. La gran ham­
bruna que se extendió por Occidente vino después del desastre sufrido por 
los cristianos frente al Islam en Alarnos, en el año 1195. Se asevera que en 
1191 Domingo firma un Acta en Palencia como canónigo de Osma22. No 
poseemos ninguna indicación certera de cuándo Domingo ingresó al capí­
tulo regular de Osma, ni de cuándo fue enviado a Palencia. Lástima que dos 
de los primitivos compañeros de fray Domingo en la Orden, fray Domingo 
de España23 24 y fray Miguel de Ucero, ex canónico de Osma21, enviados por

20. Proceso de Bolonia, 35. Es muy interesante este testimonio de fray Esteban, que decla­
ra haber conocido personalmente a fray Domingo «desde hacía quince años« (o sea desde 1218), 
mas «antes había sentido decir cosas edificantes de él por personas dignas de fe-. Es de suponer 
que ésto lo había escuchado en España.

21. Ibid., 35 y 37.
22. Así lo afirman los padres Gelabert, Miiagro y Garganta en Santo Domingo visto por 

sus contemporáneos, Madrid, BAO, 1947, Introducción general, Cronología de S. Domingo, pág. 
112. Mas la carestía y el hambre que asolaban a España, que mencionan a continuación, no 
sobrevinieron sino en 1196, lo que haría suponer que había ingresado al capítulo de Osma, a 
más tardar, en 1295, como sugiere el padre P. Lippini O.P. en S. Domingo visto dai suoi contem- 
poranei, Bolonia, ESD, 1982, Cronología, pág. XXXI. Lo que los susodichos autores españoles 
afirman sobre la Regencia de una cátedra de Sagrada Escritura adjudicada a S. Domingo en 
Palencia el año 1194 carece de fundamento histórico.

23. El nombre «Domingo« es frecuente en la España medieval por reverencia al santo Abad 
de Silos, fallecido en 1073. Fray Domingo de España, es de los pocos que permanecen con santo 
Domingo, junto con Guillermo Claret, cuando los abades y monjes cistercienses se retiran a 
Languedoc en 1207.

24. Ucero es el nombre de un pueblo al norte de Osma, donde nace el río homónimo que 
atraviesa luego el Burgo para desembocar en el Duero.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 161

el Fundador a España cuando la dispersión del 1217 25, no hayan dejado 
memorias escritas que permitan aclarar el problema.

Del Proceso (o subproceso) de Tolosa no podemos recoger ningún 
dato que ilustre la vida de santo Domingo anterior a su predicación en el 
territorio francés. A diferencia del boloñés, no aparece como testigo nin­
gún dominico, mas los subcomisarios declaran servirse de la ayuda de dos 
dominicos de Prulla, el prior y el padre d’Agen26. Entre los declarantes 
monjes del monasterio cisterciense de Boulbonne, se cuentan el abad 
(Poncio de S. Víctor) y dos Claret: Guillermo, originario de Pamiers y 
sacerdote, junto con su hermana Raimunda; se donan a sí mismos y todos 
sus bienes al monasterio de Prulla. Cuando el obispo Diego partió para 
España en 1207, dejó a su subprior Domingo como responsable de la 
Santa Predicación tolosana, y a Guillermo Claret como administrador de 
las cosas materiales27 28. Ingresó en la Orden en 1218 y fue prior y procura­
dor de Prulla. En 1224 saldrá de la Orden para ingresar al monasterio de 
Boulbonne, del que era sacristán al tiempo del Proceso. Los testigos se 
limitan a confirmar con juramento una lista de 25 artículos que les fue pre­
sentada por la subcomisión procesal.

3. Los autores de las leyendas de Santo Domingo del s. XIII.

La primera Legenda sancti Dominici fue compuesta por fray Pedro 
Ferrando, entre 1237 y 12422S. Toma mucho del Libellus de fray Jordán. 
Visitó España y recogió muchas tradiciones de contemporáneos del 
Santo29. Por él sabemos que el padre de santo Domingo se llamaba Félix 
y su madre Juana30.

25. Cf. Libellus, 49.
26. Proceso de Tolosa, 2.
27. Libellus, 29. Guillermo, sacerdote originario de Pamiers, fue de los primeros, junto con 

su hermana Raimunda, en donarse al monasterio de Prulla, ofreciéndole también todos sus bie­
nes.

28. Todas las Leyendas son posteriores a la muerte del Maestro Jordán, que pereció aho­
gado por un naufragio frente a la costa de Panfilia, cerca de Attalia, al regresar de la visita a la 
provincia de Tierra Santa, el 13 de febrero de 1237. Había elevado en la Orden el número de 
conventos de 30 a 300, y el de los frailes de 300 a 4000; con razón entonces el maestro Jordán 
escribía sus memorias *para los que no habían conocido al Fundador ni a los primeros herma­
nos». León XII confirmó el culto del beato Jordán el 10 de mayo de 1826. Ferrando, que es el 
primero que nos da los nombres de los padres de Domingo, Félix y Juana (Legenda S. Dominici, 
4); menciona que el niño, desde pequeño, solía dormir en el suelo (íbid., 5); habla de la "estre­
lla» en la frente que observara la madrina de bautismo (íbid., 6). Narra que Domingo en España 
ofreció venderse como redentor de esclavos (íbid., 21). Edición crítica por M.H. LaurentT O.P., 
en MOHP, XVI (1935), págs. 209-260.

29. Fue la niñera, dice Ferrando, quien sorprendió varias veces a Domingo durmiendo en 
el suelo, habiendo abandonado la cama (Ley., 5). La costumbre del fray Domingo adulto de no 
tener lecho es referida por muchos testigos del Proceso de Bolonia (cf. nn. 20, 28, 31, 37, 42) y 
también del Proceso de Tolosa (nn. 11, 15, 17, 18).

30. Legenda S. Dominici, loe. cít., 4.



162 Brian Fárrely

Constatino de Orvieto es el autor de la segunda Leyenda, encargada por 
el capítulo general de 1245 y aprobada en el de 1248. Se sirve de Ferrando 
y de Jordán. De estilo panegirista, narra varios milagros del santo en vida y 
post mortem. No conoció a los primeros frailes ni presenció los hechos31.

Humberto de Romans, que fue el quinto Maestro de la Orden, escribió 
la Leyenda definitiva que fue aprobada por los capítulos generales de 1254, 
1255 y 1256. Se basa en Ferrando y Constantino32.

Rodrigo de Cerrato compuso una Vita S. Dominici3. Era español, y visi­
tó Caleruega en 1272, contempló la ermita hecha edificar por fray Manés 
después de la canonización de su hermano 34.

Mientras tanto Gerardo de Frachet había preparado su Vitae Fratrum, 
con noticias que le fueron enviadas de toda la Orden por disposición de los 
capítulos generales de 1255 y 1256. La segunda parte de su obra está dedi­
cada a santo Domingo con narraciones originales35 36.

Otros anecdotarios fueron compuestos por fray Bartolomé de Trento, 
entre 1245 y 1251 por fray Esteba de Bourbon, hacia 1256-1261; por fray 
Tomás de Cantimpré, poco después (1256-1263); y por fray Esteban de 
Salagnac hacia 1278, principalmente para uso de los predicadores37.

Por fin fray Teodorico de Apolda compiló las noticias de sus predece­
sores sobre el santo Patriarca, a pedido del Maestro de la Orden fray Munio 
de Zamora, entre 1280 y 1291, publicando su folleto con el título Libellus 
de vita et obitu et miraculis S. Dominici38.

31. La Leyenda de Constantino de Orvieto fue publicada por H.C. Siieeben en MOPH, XVI 
(1935), págs. 286-352.

32. La edición crítica de la Legenda S. Dominici de Humberto fue hecha por A. Walz O.P. 
en loe. cit., págs. 369-433.

33. Editada por Mamachi, en Annalium Ordinis Praedicatorium (Romae), Appendix, I 
(1756), cois. 312-334.

34. Fray Manés fue a Caleruega después de saber de la canonización de su hermano 
Domingo. Predicó a la gente del pueblo, y la persuadió para que en el lugar donde había naci­
do el Santo -ecclesiam aedificarent-, diciéndoles: Tacite nunc ecclesiam ampliabitur cum placue- 
rit fratri meo- (cf. L. Gaimés O.P. y V.T. Gómez O.P., Santo Domingo de Guzmán. Fuentes para su 
conocimiento, Madrid, 1987, págs. 363-364). La primitiva ermita subsistió hasta 1592. Es de 
Cerrato también el relato sobre la multiplicación del vino en la bodega familiar gracias a la gene­
rosidad y oración de Juana. Manés falleció en 1237 y fue sepultado en Gumiel de Hizán. 
Gregorio XVI reconoció su culto en 1833-

35. Habla de otro hermano de santo Domingo, sacerdote secular, que fundó un hospital 
para los pobres, y falleció en S. Domingo de Silos. La tradición, en el siglo XVI, le llamará 
Antonio. La obra de Frachet fue publicada por E.M. Reichert en MOPH, I (1896).

36. De vita S. Dominici et de corporis eiusdem traslatione, en Acta Sanctorum, I, Augusti, 
1867, págs. 556-558.

37. Para Bourbon, Anecdotes historiques, légendes et apologies tirés du recueil inédit d’E. 
de B., dominicain du XIII siècle, por A. Lecoy de la Marche, Paris, 1877; Tomás de Cantimpré, 
Bonum universale de apibus, Douai, 1605; E. de Saiagnac, De quattuor in quibus Deus 
Praedicatorum Ordinem insigniva, T. Kàppeij O.P. (ed.), in MOPH, XXII (1949).

38. Libellus de vita et obitu et miraculis S. Dominici et de Ordine quem institua, in Acta 
Sanctorum, I, Augusti, 1867, págs. 558-628. Indica el año 1170 como fecha del matrimonio de 
Félix de Guzmán con Juana de Aza.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 163

El interés de los escritos hagiográficos dominicanos va puesto sobre la 
vida del «Maestro Domingo» como Fundador y primer Maestro de la Orden, 
a partir de su previo canonicato oxomense.

En las fuentes hagiográficas dominicanas del siglo XIII no encontra­
mos ninguna indicación cronológica; y es necesario atenerse a conjeturas 
acerca del origen familiar, fechas de nacimiento, bautismo, educación, 
vocación, sacerdocio, etc. Como puede apreciarse, la cosecha documen­
tal es magra respecto a la infancia y juventud de «Domingo de Guzmán y 
Aza». Salvo las imprecisas noticias de Jordán y las breves alusiones de fray 
Juan de Navarra y de fray Esteban de España, durante el Proceso de cano­
nización de Bolonia, y las brevísimas referencias de fray Rodrigo de 
Cerrato y Gerardo de Frachet, ningún otro cronista o panegirista ilustra 
este período. Los escritos de edificación, como son principalmente el 
Libellus y las Legendae Sancti Dominici, no se preocupan por consignar 
fechas. Lo que importa son los hechos. Mas en los escritos históricos pro­
piamente dichos, las fechas tienen particular importancia para establecer 
la cronología de los hechos.

Sabiendo que su padre era un Guzmán y que su madre pertenecía a la 
casa de Aza, podemos suponer que sus progenitores eran originarios de las 
localidades homónimas de Guzmán y de Aza. Los apellidos medievales, si 
no son patronímicos, suelen ser toponímicos, señalando el lugar, la región 
o el país ancestral genealógico (v.gr. Tomás de Aquino, Jordán de Sajonia, 
Juan de Navarra; a veces combinando ambos aspectos, como en Rodrigo 
Ximénez (hijo de Jimeno) de Rada (localidad). Guzmán se encontraba al 
norte del Duero, a medio camino entre Caleruega y Palencia; Aza al sur del 
mismo río, entre Peñafiel y La Vid39.

El entorno eclesial de Caleruega en la Castilla del siglo XII

Hasta mediados de este siglo XX, Caleruega perteneció eclesiástica­
mente a la antigua diócesis de Osma, cuyos orígenes remontan al siglo VI. 
La villa o Burgo de Osma, o de Santa María, deriva de un emplazamiento 
celtíbero, la Uxama Argelae, ocupada más tarde por los romanos que 
construyeron un Castrum o fortaleza militar sobre la otra ribera del río

39. Las toponimias originadas en los pueblos y luego usadas como distintivo del clan fami­
liar -como lo que ahora consideramos apellido-, puede convertirse en nombres gentilicios: -los- 
Guzmán, -los* Aza, -los- Iiernedo, etc. Y esto aún si los individuos cambian domicilio por otros 
pueblos. Cuando se les antepone un -de- (en alemán: -von-), suele ser signo de hidalguía o de 
nobleza. Resulta muy difícil seguir las genealogías medievales, cuando por ejemplo a un -Pérez- 
(hijo de Pedro) sigue -González-, nieto del Pérez a través de un hijo que se llamaba Gonzalo... 
Los Guzmanes y los Azas eran considerados -Ricos - Ornes-, de sangre noble (ver fray Venancio 
Carro O.P., Domingo de Guzmán. Historia documentada, Madrid, OPE, 1973, pág. 221 y sigs.).



164 Brian Fárrely

Ucero para proteger la población. No obstante, fue devastada por los 
moros que dominaron la región de los siglos VIII al XI. Los reyes de 
Castilla Alfonso VI “el Bueno» (1105-1157) y su nieto Alfonso VIII “el 
Noble» reconquistaron el territorio y la diócesis fue restablecida en 1088. 
El santo monje benedictino Pedro de Bourges (o, según otros, del monas­
terio Saint-Orens de Auch), más conocido como san Pedro de Osma, fue 
consagrado como primer obispo de la sede restaurada en 1103, y reedifi­
có la catedral y el claustro adjunto en puro estilo románico40. En él se con­
serva la tumba del santo obispo, todavía patrono de la diócesis, en un 
monumento del siglo XIII. Había fallecido en Palencia el 2 de agosto de 
1109, fecha en que se celebra su fiesta litúrgica. La primitiva iglesia y el 
claustro canonical fueron los que conoció santo Domingo cuando ingre­
só en el capítulo catedralicio de Osma.

Caleruega se encuentra a casi media distancia entre Burgos, “Caput 
Castellae», a unos 80 kilómetros hacia el norte, y a otros tantos del Burgo 
de Osma, en dirección sud-este. Algo más lejos, hacia el poniente, se halla 
Palencia, cuya escuela catedralicia era la más importante de España y ele­
vada por Alfonso VIII al rango de primera universidad española en 
1212/1214.

Dentro de un radio de menos de 50 kilómetros, se encuentran los pue­
blos de Guzmán, que poseía un «palacio torreado» de los Guzmanes41, Roa, 
que había comenzado a repoblarse por 1143 y en 1152 poseía ya una cole­
giata de canónigos agustinianos: el venerable monasterio de S. Domingo de 
Silos, célebre benedictino (hacia 1000-1073), cuya tumba era visitada por 
multitud de peregrinos42, y los asientos cistercienses de Aza (1182) y Gumiel

40. La catedral, dedicada a la Dormición de la Virgen, subsistió hasta 1232 en que fue ini­
ciado el edificio gótico actual, con añadiduras barrocas posteriores en el siglo XVIII, aunque con­
servando la estructura de las naves y algunos elementos de la primitiva, como la portada prin­
cipal, que es del siglo XIII. El claustro fue transformado en gótico flamígero en el siglo XVI.

41. Ver V. D. Carro, Domingo de Guzmán. Historia documentada, cit., pág. 84.
42. El famoso abad había nacido en Cañas (Logroño) hacia el año 1000, hijo de humildes 

pastores de ovejas. Ingresó al vecino monasterio de S. Millán de la Cogolla, llegando a ser prior. 
Por desaveniencias al defender los derechos de su monasterio contra los abusos de la monar­
quía, fue desterrado a Castilla, donde el rey Fernando I -el Grande- (nacido en 1017, rey desde 
1035 a 1065) le encomendó la restauración del viejo monasterio de S. Sebastián situado en Silos. 
Fue también notorio abogado de felices partos, y la leyenda quiere que Juana de Aza fuese en 
peregrinación a Silos para impetrarlo por uno de sus hijos, a quien en agradecimiento puso el 
nombre de Domingo, y que sería el futuro Fundador de la Orden de Predicadores. Cuanto a la 
relación posterior de éste con la abadía silense, el padre Carro anota: -La presencia en Silos de 
santo Domingo de Guzmán no tiene fundamento alguno [...1. Sólo en el documento de fraterni­
dad y concordia entre el cabildo de Osma y la abadía de Silos tenemos la firma: “Ego Dominicus 
Oxomensis Supprior”, con fecha del 13 de enero de 1201- (op. cit., pág. 214). Afirma también 
que el original desapareció, mas que quedan copias en Silos y Osma. Del venerable Antonio de 
Guzmán se dice que murió en Silos donde había fundado una hospedería para pobres. 
Posteriormente hubieron dos abades de la familia paterna de santo Domingo, ambos en el siglo 
XIII: Don Rodrigo Yenénquez de Guzmán (de 1242 a 1276), seguido por Don Sancho Pérez de 
Guzmán (de 1276 a 1282) (Ibid., págs. 214-215).



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 165

de Hizán (1194), posteriores en fundación al primer monasterio premons- 
tratense en esa zona de Castilla, Santa María de La Vid (1152). Las funda­
ciones monásticas y canonicales se multiplicaban en Castilla a medida que 
avanzaba y se consolidaba la reconquista cristiana. Cabe mencionar tam­
bién las localidades de Peñafiel, no lejana de Roa, y sobre el Duero, no lejos 
de Osma, S. Esteban de Gormaz. Aranda, sobre el mismo río, era la pobla­
ción más cercana al monasterio de La Vid.

Dos localidades interesan especialmente a este estudio: el Burgo de 
Osma y el monasterio vítense de Santa María.

1. Osma

Después de la muerte del santo obispo restaurador, Pedro de Osma 
(1109), la diócesis conoció varios excelentes pastores, entre los que desta­
can el obispo Bertrando (o Beltrán), de 1128 a 1140; Juan, hacia 1160; el 
benedictino Miguel (1182-1189); Martín de Bazán (1189-1201); y Diego de 
Acebes (o Acevedo), entre 1201 y fin de 1208, cuyo sucesor fue Rodrigo 
Ximénez de Rada (1208-1210), elevado a arzobispo primado de Toledo y 
que participó en la batalla y victoria contra los moros del año 1212, junto 
con los reyes de Castilla y Aragón en las Navas de Tolosa43.

El obispo Bertrán acabó la construcción de la catedral y del claustro en 
estilo románico cisterciense del siglo XII e impuso al capítulo canonical la 
Regla de S. Agustín, con lo que éste resultó ser el primer capítulo regular 
de la diócesis.

Por Regla de S. Agustín se entendía a comienzos del siglo XII el texto 
de la Carta 221 de san Agustín y un breve reglamento llamado Ordo 
Monasterii que contenía prescripciones concretas sobre los horarios monás­
ticos y las celebraciones litúrgicas. A partir de 1130 no quedaba de éste más 
que la primera frase: «Ante omnia... praecepta principaliter nobis data»44. 
Respondía al movimiento de reforma canonical impulsada por el monje clu- 
niacense Hildebrando, luego papa Gregorio VII (1073-1085), que procura­
ba llevar la vida canonical de «retorno a las fuentes». Hasta entonces había 
diversas formas de observar esta Regla, interpretada según distintas 
Consuetudines. La más antigua parece ser la carolingia de Aix-la-Chapelle

43. Pueblo de la provincia de Jaén, al sud de la Sierra Morena.
Con esta victoria los cristianos castellanos, aragoneses y cruzados de toda Europa infligie­

ron un terrible golpe a los musulmanes Almohadas, y el rey de Castilla Alfonso VIII se abrió 
camino para la reconquista de la Andalucía. La gesta será llevada a término por los Reyes cató­
licos, Isabel de Castilla y Fernando de Aragón, con la toma de Granada el 2 de enero de 1492.

44. Tal era el -textus receptus- para todos los capítulos que profesaban la Regla agusti- 
niana a partir de 1115 (cf. PL 32, cois. 1377-1384 y 1449-1452).



166 Brian Fárrely

(Aquisgrán), del año 1039; y a esas observancias, más bien moderadas, se 
les llamó el ordo antiquus. Los premonstratenses en cambio optaron por 
una observancia estricta de la regla agustiniana, que fue denominada el 
ordo novas o bien la arctior consuetudo1'5, que apareció en Castilla con el 
monasterio de La Vid, establecido con el favor del obispo de Osma y del 
rey castellano Alfonso VII »el Bueno» (1005-1157).

En 1131 el capítulo oxomense era todavía secular45 46, mas en 1136 ya era 
regular, al menos de derecho47, seguramente conforme a la observancia 
«mitigada»48. En Osma existió una escuela episcopal para clérigos desde 
antes de 1166. Después de la reconquista de Cuenca en 1177, fue erigido 
en ella un obispado en el año 1183, y su primer obispo, Juan Janés, solici­
tó al cabildo de Osma que le enviara algunos de sus canónigos para iniciar 
en su diócesis la vida regular agustiniana.

El obispo oxomense Juan había obtenido una bula del papa Alejan­
dro III en 1160 para confirmar la observancia y obtener que ningún canó­
nico que no hubiese hecho profesión y jurado observar la Regla de san 
Agustín pudiese integrar el capítulo49.

Cierta relajación en la vida canonical se comenzaba a introducir en 
España durante el último cuarto del siglo XII; así, el obispo palentino había 
autorizado en 1183 que sus canónigos hiciesen testamento, hecho contrario 
a la vida común50. En Osma, en cambio, el obispo Miguel obtuvo en 1182

45. San Norberto nació cerca de Xanten, en la región renana, el año 1082. En 1120 fundó 
en Prémontré, cerca de Laon (Francia) una abadía canonical de observancia estricta de la regla 
de S. Agustín, que fue considerado un novus ordo canonical, conforme al impulso dado por 
Gregorio VII a la reforma de la vida religiosa. Adoptaron el hábito blanco de los monjes bene­
dictinos cistercienses, denominándose el «albo orden canonical«, pues los cabildos canonicales 
seculares, y los que seguían la interpretación moderada de la Regia vestían de negro. La abadía 
premonstraten.se fue aprobada por el papa Honorio II (1124-1130) en 1126 y pronto se multi­
plicaron las abadías de la nueva Orden canonical. Norberto fue hecho obispo de Magdeburgo 
en Alemania y encargó a su sucesor, Hugo de Fosses, la formación de los primeros Estatutos 
(Comuetudines) de la Orden. El santo fundador falleció en Magdeburgo el año 1134, y el abad 
Hugo, fallecido en 1164, es venerado como beato (cf. R. van Waefelgiiem O. Praem., Lespremiers 
statuts de l’Ordre Prémontré, en Anal. Ord. Praem. (Bruxelles), 9 (1913), y H. Heijman O. Praem., 
Untersuchungen über die Praemonstratenser Gewohnheiten, en Analecta Praemonstratensia, 2 
(1926), págs. 5-32 y 4 (1928), pág. 5 y sigs.

46. El 4 de mayo de 1131, Inocencio II hablaba de «fratres saeculares eiusdem loci- (es 
decir, de Osma); citado por Vicaire, Histoire de Saint Dominique, I, c. III, nota 1.

47. El 13 de enero de 1136 en cambio el rey Alfonso VI concedía los diezmos de San 
Esteban de Gormaz a la iglesia de Osma y «ómnibus ¡n eadem Ecclesia sub regula b. Agustini 
servientibus, ad opus vestimentorum suorum« (Ibid.).

48. Algunos años más tarde, el cabildo de la iglesia de S. Pedro de Soria adoptará la regla 
agustiniana conforme a la observancia de Osma. Serían dos cabildos regulares hermanos. En 
1152 sin embargo el de Osma pretende ejercer autoridad sobre el de Soria, mas el obispo no lo 
permite, aduciendo que sólo él es cabeza de ambos cabildos regulares.

49. Vicaire dice que ese documento ha desaparecido, mas se hace mención de él en una 
bula de Inocencio III del año 1199.

50. Ver Gil González Dávila, Teatro eclesiástico de las iglesias de los reynos de las dos 
Castillas, II, Madrid, 1647, pág. 152.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 167

una nueva bula de Lucio III que reiteraba la prohibición de recibir como 
canónigo o dignatario del capítulo a quien rehusase llevar vida regular51.

Martín de Bazán obtuvo del Papa Inocencio III (22 de febrero de 1198 
- 16 de julio de 1216) una tercera bula en favor de la observancia de su 
capítulo, expedida el 11 de mayo de 1199, y que consolidaba las disposi­
ciones de las bulas anteriores52. El obispo pudo contar para esta empresa 
con la valiosa colaboración de su prior Diego de Acevedo y de un nuevo 
miembro incorporado al cabildo durante el período de su ministerio pasto­
ral (1189-1201), Domingo de Guzmán, sin que se pueda precisar la fecha 
exacta de su admisión.

La aparición de una forma más estricta de observancia agustiniana se 
insertó en la diócesis con el advenimiento de los premonstratenses en La 
Vid desde 1152, y las relaciones entre las dos comunidades canonicales fue­
ron óptimas. Parece que el obispo de Osma ejercía cierta autoridad sobre 
el monasterio vítense53, que observaba -como toda la Orden— la arctior 
consuetudo agustiniana. Una interpretación nueva y rigurosa de la regla 
benedictina se introdujo en la diócesis tres décadas más tarde, con los 
monasterios cistercienses de Aza (1182) e Hizán (1194)54. La Orden funda­
da por san Roberto de Molesmes en Cíteaux en el siglo precedente (1098), 
cobró gran impulso con san Bernardo, abad de Claraval (1090-1153).

La propuesta de Vicaire acerca del ingreso de Domingo al capítulo de 
Osma por 1195/1197 y sobre su ordenación presbiteral poco después de 
haber profesado la Regla es una suposición carente de sólido fundamento. 
Apoya los cálculos de su cronología sobre el endeble dato suministrado por 
el tardío cronista-compilador Teodorico de Apolda que indica el año 1170 
como el de la boda de Félix de Guzmán con Juana de Aza. Y aunque 
Vicaire reconoce que ese testimonio «tiene poco peso», le resulta verosímil 
pues le permite concertar de modo aproximativo la primitiva cronología 
dominicana55. No da razón convincente para afirmar que Domingo vivió 
por diez años en Palencia. Otrosí, si el ingreso al capítulo de Osma fuese

51. Lucio III reinó del 6 de septiembre de 1181 al 25 de septiembre de 1185. También esta 
bula ha desaparecido, pero se hace mención de ella en un antiguo inventario de Osma y en la 
bula de Inocencio III In Oxomensi.

52. El Papa en dicha bula disponía que -in oxomensi ecclesia sint de cetero canonici regu­
lares, nec aliquis in portionarium vel secularem canonicum recipiatur deinceps in eadem [...]. 
Volentes igitur quod a te videbitur pia deliberatione statutum debita firmitate gaudere, constitu- 
tiones ipsas (quas possemus restitutiones potius nominare, cum a longis retro temporibus hoc 
ipsum Oxomensi ecclesia fuerit, sicut asseris, a romanibus pontificibus ordinatum) sicut ad te 
rationabiliter facte sunt, et a tuo recepte capitulo, auctoritate apostólica confirmamus- (PL 214, 
col. 604).

53. Cf. Vicaire, Histoire de S. Dominique, cit., pág. 105 y nota 42.
54. Los usos cistercienses ejercieron grande influjo en la primitiva legislación premonstra- 

tense, como ambas observancias lo ejercerán sobre las primitivas Consuetudines dominicanas 
(cf. A. H. Ti-iomas O.P., De oudste Comtituties van den Dominicanen, Leuven, 1965).

55. Histoire, cit., I, c. III. Cf. Ibid., Chronologie, pág. 32.



168 Brian Fárrely

por 1196 para la profesión habría que esperar hasta 1197 o 1198, y un tiem­
po más hasta la ordenación, no antes del 1199 o 1200. ¿Y a este »recién lle­
gado» harían subprior capitular ese mismo año? Porque lo era a comienzos 
de 1201, dato que Vicaire considera como el «único seguro», a saber, el 
documento firmado por Domingo como subprior el 13 de enero de 120156

Un incendio destruyó parte de los archivos diocesanos de Osma en 
1505. Quizá hayan perecido en él documentos que permitirían aclarar 
aspectos del canonicato del Guzmano.

2. Santa María de la Vid

Las primeras fundaciones premonstratenses en España fueron hechas 
por discípulos inmediatos de san Norberto, poco después de su muerte.

La de Santa María se inició con el abad Domingo de Capdespina, que 
habría recibido el hábito del mismo san Norberto, regresando a España en 
1124. La leyenda indica que vivió por algunos años como ermitaño, para 
fundar luego un monasterio doble en el lugar llamado Monte Sacro. Recibió 
allí la bendición abacial en 1148. Después del hallazgo de una imagen de 
la Virgen entre los viñedos circunstantes, el monasterio se trasladó de la 
margen derecha a la izquierda del Duero y recibió el nombre de S. María 
de La Vid, hacia 1151-115257.

Con el apoyo real de Alfonso VII (1126-1157), a quien le ligaba al pare­
cer cierto parentesco, y del obispo de Osma, la fundación prosperó rápi­

56. Si la razón para asignar 10 años a la estadía de Domingo en Falencia se debe al requi­
sito de tener 25 años para recibir el presbiterado, tal como lo exigía el 3er. canon del Concilio 
de Letrán del 1179, la dificultad no se presentaría si Domingo hubiese nacido en 1165/66, y 
pasado a Falencia hacia 1180, quedando en condiciones para ordenarse hacia 1190. Y esto haría 
más aceptable que en 1201 fuese ya subprior de Osma, y asimismo que en 1199 fuese -sacris­
tán», importante cargo administrativo en el cabildo (conforme a una -carta de compromiso* entre 
el capítulo de Osma y el monasterio cisterciense de Veruela, del 18 de agosto de 1199 en que 
Domingo firma como sacristán). Es posible que Domingo haya sido enviado a Palencia por el 
obispo de Osma después de su ordenación, y como sacerdote estudiante haya acudido en auxi­
lio de los hambrientos instituyendo una ■eleemosyna- u hospedería para los necesitados des­
pués de la desastrosa derrota de los castellanos en la batalla de Alarcos, en 1195. Una estatua 
monumental de santo Domingo como canónigo oxomense que se encuentra en la capilla del 
Sagrario de la catedral, le representa con el atuendo canonical que estaría quizá en uso cuan­
do ingresó al capítulo: hábito talar negro, sobrepelliz, amplia capa negra y birrete, como quizá 
usaran los cabildos agustinianos que seguían el ordo antiquus. En el sitial del coro, empero, 
aparece con su hábito dominicano, que es sustancialmente idéntico al premonstratense. El hábi­
to premonstratense primitivo constaba de: -túnica, escapulario, capa, capucha, cingulo (cintu­
rón), todo de lana blanca; la túnica desciende hasta los tobillos; la capa, más corta que la túni­
ca de un palmo; el escapulario de la longitud de la capa; el cingulo de lana. La sobrepelliz, sólo 
para el culto divino- (Fr. Joseph Stefano de Noriega O. Fraem., Dissertatio Histórica, Salamanca, 
1723, § 18, pág. 119).

57. La imagen primitiva desapareció. En su lugar, existe una hermosa talla en piedra de 
fines del siglo XIV o principios del XV, de 180 cm. de altura -sentada en trono con el Niño sobre 
su rodilla izquierda y un ramo de vid en la mano derecha- (F. Rojo O.S.A., Monasterio de Santa 
María de la Vid, Burgos, 1966, pág. 21).



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 169

damente, observando rigurosamente el ordo novus canonical. Más aún le 
favoreció Alfonso VIII (1159-1214). El papa Alejandro III tomó la abadía 
bajo su protección y ésta se expandió en varias filiales, en Avila, en S. 
Pelayo de Cerrato, Tejo, Segovia, etc. A fines del siglo XIII fue totalmente 
reedificada w. En el siglo XVIII se le llamaba -el imperial convento de La 
Vid». Mas los gobiernos liberal-masónicos del siglo siguiente expulsaron a 
los religiosos y convirtieron en parroquia la iglesia y el monumental edifi­
cio conventual, encomendándolo al diocesano oxomense. Después de un 
desolador abandono por más de 30 años, en que la biblioteca sufrió nota­
bles pérdidas, y gracias a la solicitud del padre Celestino Mayordomo
O.E.S.A., Comisario provincial de los agustinos de Filipinas, se pudo recu­
perar enteramente el edificio, que fue entregado a la Orden el 4 de mayo 
de 1866, estableciendo los agustinos allí casa de noviciado y estudios 58 59.

Según documentos del archivo Histórico Nacional de Madrid, los pri­
meros abades perpetuos de La Vid registrados son: Fray Domingo, el fun­
dador, abad de 1144-1186; Fray Ñuño de Toledo (o de Lara), 1188-1199; y 
Fray Guillermo, 1203-120960.

Uno de los manuscritos más antiguos que restan del archivo premons­
tratense de La Vid es la Crónica cuyo autor es el P. Maestro Bernardo de 
León, escrita probablemente a fines del siglo XVII. En el Libro quinto 
comienza su relación en un ampuloso estilo de la época:

■Libro quinto de la Chrónica general del orden blanco, que por otro nombre 
es llamado de nuestra Señora de Premontré fundado por el Glorioso patriar- 
cha s. Norberto, reformador del instituto de Canónigos y Apóstol de Flandes, 
Arzobispo de Magdeburgo y Primado de Alemanias. Por el padre Maestro fr. 
Bernardo de León Chronista General de la religión y profeso en el insigne 
Monasterio Real de la Vid»61.

El primer estudio del cronista está dedicado a

«La vida del Sancto fray Domingo primer Abbad del Monasterio de nuestra 
sa. de la Vid y principio del orden premonstratense en España«.

58. Remodelada entre 1288 y 1311, sólo en 1522 se inició la construcción de la iglesia 
actual, monumental, a expensas del cardenal Iñigo de Mendoza, y acabada 50 años más tarde 
por sus hermanos los condes de Zúñiga y Avellaneda, y sus sucesores (cf. Rojo, cit., pág. 6).

59. Ibici, pág. 8.
60. P. Norberto Backmund, Monasticum Praemonstratense [Series abbatum], III, Straubing, 

1956, pág. 308.
61. Archivo del Monasterio de La Vid (AMV), PRE, lib. 14 bis.



170 Brian Fárrely

El capítulo primero

-en el qual se trata de quién fue el santo fray Domingo y cómo fundó en 
España [...] en el tiempo que tenía la silla de sant Pedro Calixto segundo y sien­
do gouernada la parte que en Castilla la nueua y vieja y lo demás que estaba 
desembarazado y libre de los moros [...] Don Alonso séptimo de Castilla [sigue 
una larga disquisición sobre parentescos reales] embió a llamar al santo Abbad 
fray Domingo y le pidió que gustase de la traslación que intentaba hacer del 
monasterio [primitivo] del monte sacro al lugar y sitio en que auia descubier­
to aquella preciosa imagen [de la Virgen]», concertando -la conformidad y her­
mandad grande de las dos yglesias de Osma y la Vid [...] y fue de tal suerte 
sean las dos yglesias hermanas, que los canónigos reglares [es decir, regulares] 
de ambas sean unos mismos en el trato, y tan hermanos que la yglesia de la 
Vid sea una misma para los canónigos catedrales de Osma, y la catedral de 
Osma lo sea también para los de la Vid, de manera que nuestros canónigos 
premonstratenses tenían silla en la yglesia catedral de Osma, y los canónigos 
catedrales de Osma, en la de la Vid, y así se usó que muchos de los canóni­
gos de Osma venían por algo de tiempo en la recolection premonstratense de 
la Vid, y de aquí pasaban a Osma como lo veremos después en el glorioso 
patriarcha Santo Domingo y por pagarles en algo el santo [abad Domingo] la 
buena obra que de su donación [la de la catedral de Osma], pusieron en la 
yglesia catedral que era de reglares la regla de nuestro padre Sant Agustín con 
sus santas y rigurosas constituciones premonstratenses como el pe. maestro fr. 
Antonio de Yepes chronista del glorioso patriarcha St. Benito dice»62.

En el capítulo cuarto entra de lleno en el tema de la educación de 
Domingo de Guzmán en La Vid, que se considerará más adelante. En el 
manuscrito abarca los fols. 8 v.-12 v.

El cronista hace del abad Domingo un «infante de Castilla», que proba­
blemente había recibido el hábito premonstratense del mismo san Norberto, 
saliendo después para España con un compañero que llama «fray Sancho», 
en 1124, para fundar en primer lugar en Monte Sacro. Los premonstraten­
ses pasaron de allí a La Vid en 113263, y el monasterio fue gobernado por 
Domingo (Capdespina) con el título de abad, por casi 40 años64.

62. El monasterio de la Vid había sido anteriormente ofrecido por el rey Alfonso VIII al 
obispo de Osma. Mas luego se convino en un trueque por el de Monte Sacro, dejado a la cate­
dral, recibiendo en cambio los premonstratenses el nuevo monasterio junto al Duero (por supues­
to que entonces el monasterio de la Vid era mucho menos imponente que el actual). El texto cita­
do contiene valiosas indicaciones para comprender la vinculación o parentesco entre las dos 
comunidades canonicales. Ver la Chronica de Fr. Bernardo de León O. Praem., c. I, fols. 4 r.-v.

63. Ibid., c. 1, fol. 1 v. y c. 2, fol. 5 r.
64. Los 55 años de gobierno abacial que le atribuye el -Chronista» pueden provenir del 

cómputo de la lápida sepulcral de Don Domingo y puede ser verdadero si se cuentan los años 
de la comunidad en Monte Sacro desde 1132 hasta la muerte en el monasterio de La Vid en 1187. 
La cronología presentada por N. Backmund, le da 42 años de gobierno (-circa 1144-1186»), op. 
cit., pág. 308.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 171

Sobre su muerte escribe el cronista de Bernardo de León:

«Al fin de sus días, el abad Don Domingo llamó a todos sus hijos [...] les pro­
puso [...] la observancia de sus constituciones sanctas [...] y después de haber 
recibido los sacramentos [...] se hizo poner en la tierra y llenar la cabera de 
ceniza según disponen los estatutos premonstratenses; dada a los suyos la 
bendición, dió el alma a nro. Sr. en la era de 1225 [de estos años hay que 
quitar 38 para el cálculo de la era común]«65.

Respecto al sucesor Ñuño (o Nuñez) de Lara (o de Toledo), J.E. de 
Noriega afirma en su Dissertatio Histórica que «eidem Ecclesiae se a tene- 
ris annis offrens...»; lo que indica que en La Vid recibían niños de «tierna
edad»66.

Cuanto al abad Guillermo, un grueso volumen de manuscritos copiados 
y referentes a diversas iglesias, contiene uno de un acuerdo entre el monas­
terio de La Vid y el cisterciense de Gumiel, celebrado en 1203, donde entre 
los firmantes por parte del monasterio vitense aparece un «D. Dominicus de 
Guzmán prior eiusdem ecclesiae» con fecha III Kalendas Martii67 68.

Conviene tener en cuenta, y el padre V.D. Caro lo advierte, que los 
familiares de los Azas y Guzmanes fueron amigos y favorecedores de La 
Vid. En el Monasterio habían sido sepultados D. Pedro Núñez Ruiz de 
Guzmán, hijo de D. Ruy (o Rodrigo) Núñez de Guzmán, padre de D. Félix 
de Guzmán y abuelo paterno de santo Domingo, gran bienhechor de los 
premonstratenses ®.

Entre los Aza son citados como protectores de La Vid, D. Pedro García 
de Aza y Lerma, y D. Fernando García de Aza. D. García de Aza es el padre 
de Juana, la madre del Fundador de la Orden de Predicadores69.

La tradición premonstratense

El documento al parecer más antiguo que se conserva, en copia, acer­
ca de la estancia de santo Domingo en el monasterio de La Vid, lleva fecha 
de «III Kalendas Martii Era MCCXLI, regnante Rege Adelfonso cum uxore

65. Bernardo de León, op. cit., fol. 13.
66. Introducción, cit., 2.
67. El documento citado indica la -era 1241 de Castilla-, -regnante rege Adelfonso cum 

uxore sua Elionor [de Aquitania] in Castella et in Toleto, et in extremadura-. El año 1241 de la 
■era castellana- corresponde al año 1203 del computo cristiano común.

68. Véase Venancio Diego Carro O.P., Domingo de Guzmán. Historia documentada, 
Madrid, 1973, págs. 208-210.

69. Ver Sr. Carmen González O.P., Real Monasterio de Santo Domingo de Caleruega, 
Salamanca, Ed. San Esteban, 1993, pág. 6l y sigs.



172 Brian Fárrely

sua Elionor»70; y en un volumen grueso de documentos manuscritos copia­
dos, referentes a diversas iglesias, propiedades, diezmos, etc., figura uno 
bajo «Gumiel de Yzán», a fol. 249 v., con el título Diferencias y aveniencias 
antiguas con el convento [cisterciense] de San Pedro de Gumiel. Es un 
acuerdo del monasterio de La Vid con el de S. Pedro de Gumiel, por un 
cambio de heredades. Hay una doble lista de firmantes, por una parte de 
Gumiel, encabezada por "D. Petrus, Abbas S. Petri de Gumiel»; y otra, por 
parte de La Vid, que comienza por «D. Willelmus, Abbas S. Mariae de la 
Vid»71, seguido por «D. Dominicus de Guzman, prior eiusdem ecclesiae». En 
quinto lugar, firma un «D. Petrus de Guzman, eiusdem eclesiae». Al final de 
cada lista figuraba el sello de cera de la respectiva abadía.

A continuación el copista añade: «Sacóse del archivo de S. Pedro de 
Gumiel»72. Y al final ofrece una explicación de la presencia de los dos guz- 
manos: «Eodem tempore Dominicus de Guzman filius Felicis et Ioannae de 
Aza fuit canonicus in monasterio Sanctae Mariae de la Vid ordinis 
Praemonstratensis, postea ecclesiam Oxomensem reformavit cum consensu 
et volúntate Domini Didaci eiusdem Sedis Episcopi. Sacóse de Don 
Grimaldo monje exilense [de Silos]».

El ya conocido cronista Bernardo de León O. Praem., dedica el capítu­
lo cuarto del Libro quinto de su Chronica a describir la presencia de fray 
Domingo de Guzmán en el monasterio vitense:

«De como el ilustre Don Félix de Guzmán encargó al sancto Abbad fray 
Domingo al glorioso sancto Domingo, que después fundó el orden de predi­
cadores para que lo criase de donde tomó después para su religión lo que oy 
día guardan y profesan los suyos, que son constituciones, estatutos y ceremo­
nias»73. «Está cerca deste monasterio sancto de la Vid y poco más de dos leguas 
un lugar que tiene por nombre Caleruega que poseen un conuento de mon­
jas del orden del glorioso padre Sancto Domingo y está fundado el monaste­
rio en las casas adonde nació el sancto, era señor de este lugar o por lo menos 
vivía en él un cauallero, muy ilustre y de la casa de los Guzmanes que se lla­
maba Don Félix casado con una señora también ¡Ilustre llamada Doña Juana 
Da^a. [...] Teniendo pues este cauallero entera noticia como vecino y sabidor

70. Corresponde al mes de febrero del «año del Señor- de 1203. Para concertar el cómpu­
to de la Era de Castilla con el cristiano común, hay que sustraer 38 años a la cronología «de la 
Era«. Los reinantes eran Alfonso VIII y Eleonor de Aquitania.

71. Según una lista de «abades perpetuos» de La Vid compuesta en el siglo XVI por Egidio 
González Dávila, Guillermo fue abad de 1203 a 1209 (cf. N. Backmund O. Praem., Monasticon 
Prciemonstratense, III, Straubing, 1956, pág. 308.

72. Por desgracia, del monasterio cisterciense de S. Pedro de Gumiel no quedan ya ras­
tros, sólo se recuerda dónde fuera construido. Gumiel viene llamada a veces «de Hizán», o «de 
Izan» o también «Yzán«.

73. La verdad de esta afirmación puede comprobarse por el minucioso estudio compara­
tivo de A.H. Thomas O.P., De Oudste Constituties van de Dominicanen, cit.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 173

por vista de ojos de la mucha sanctidad de estos varones con el deseo gran­
de que tenía de que se enseñasen sus hijos en el temor de Dios, procuró 
ponerlos en parte donde se enseñasen desde niños en sus preceptos, y como 
la fama de los nuebos premonstratenses de la Vid andaba por el mundo tan 
alentada con facilidad se determinó a ponerle y darle a criar en aquel religio­
so sancto conuento71 debajo de la vigilancia y diciplina del sancto Abbad Don 
fray Domingo y compañía de los Sanctos religiosos [...] y determinado del todo 
llebándole en su compañía le entregó al sancto Abbad fray Domingo siendo 
este el monasterio cuyo nombre algunos callan, adonde le entregaron sus 
padres para criarle, donde estubo algunos años, y lo refiero por tradición 
común y opinión aún entre los mismos religiosos de sancto Domingo, y ser 
así lo testifica un padre graue de la misma religión llamado fray Alonso de 
Mendoza y a mí me lo dijo el padre maestro fray Juan de Pereda, lector de 
theología que fue en la Universidad de Sancto Thomás de Auila y después 
ayuda de officio de confesor del catholico Rey Don Felipe tercero que Dios 
guarde lo auía visto por sus ojos en un libro escrito de mano tan antiguo que 
se tenía por cierto era uno de los padres y sanctos religiosos de aquel tiempo 
75, el qual no me pudo enseñar porque se fue a su officio y es negocio muy 
llegado a rayón que fuesse así, lo uno por estar este monasterio tan cerca de 
su casa y tierra de Caleruega, y lo segundo por ser tanta la fama de estos sanc­
tos [religiosos] en santidad y religión que es lo que deseaba entonces Don 
Félix para sus hijos y lo tercero en ser, como fue, el sancto varón después 
canónigo reglar en la santa yglesia de Osma, como e dicho, sacado de esta 
recolectión premonstratense y cuarto por lo que diremos después que hipo en 
la fundación de su orden«74 75 76.

«Como dice Umberto de Romanis, quinto General del orden de sancto 
Domingo en la Chrónica de su religión [...] quanto a la regla, constitucio­
nes, ceremonias y asperezas, se determinaron [santo Domingo y sus com­
pañeros] tomar las del orden premonstratense el qual era el orden de mayo­
res asperezas, y religión, y de más autoridad y estima. [...] Lo mesmo dice 
el padre maestro fray Hernando del Castillo en la Chrónica que hipo de su 
religión de sancto Domingo»77.

Bernardo de León menciona también la lápida sepulcral del abad Don 
fray Domingo, que se encontraba en la antigua sala capitular del monaste­
rio de La Vid, con el epitafio:

74. Los premonstratenses recibían niños educandos desde el siglo XII. Véase Plac. F. 
Lefevre-W. M. Grauwen O. Praem., Les Statuts de Prémontré au milieu du Xlle. siècle, Averborde, 
1978, pág. XXVII: «Parmi les membres de la communauté on compte des chanoins, des convers, 
même des enfants -sans doute des aspirants à la vie religieuse«.

75. Se lo atribuirá al mismo abad D. Domingo. Felipe III reinó de 1598 a 1621.
76. Fols. 9 r. - 10 r.
77. Fol. 10 r. De Hernando dei. Castillo O.P., Historia General de S. Domingo y su Orden 

de Predicadores, hay una edición de 1584.



174 Brian Fárrely

«Hic iacet venerabilis D. Dominicus et primus huius monasterii abbas gene­
re regalis virtutibus perspicuus qui ob insignem eius sanctimoniam in sanc- 
to Dominico Patriarchae primae virtutis rudimenta dédit quo amplius etiam 
huius gratia Alfonsus 7 et Alfonsus 8 Hispaniae Imperatores magnis haeredi- 
tatibus et praebilegiis hune domum auxerunt et cum 55 annis pie et arete [?] 
abbatiam rexisset obiit in Domino anno 1187 aetatis suae 90».

Que esta lapida del siglo XVII sustitutiva de la original haya alterado los 
datos, no se sigue necesariamente 78 * 80.

Otro manuscrito del archivo de La Vid lleva por título Noticias demos- 
tratiuas [de] como Sto. Domingo de Guzmánfue canónigo de S. Norberto y 
Prior del Convento de la Vid19. Aunque la mayor parte de lo que refiere no 
sea novedad, interesan

«dos cartas de hermandad de la Yglesia de Osma, la primera con el Real 
monasterio de Sn. Pedro de Arlanza, era de MCCXLI, que corresponde al año 
de 1203 en que se lee esta firma: “Dominicus sacrista confirmât”; la segunda 
con el monasterio de Sto. Domingo de Silos, era MCCXLII en que ia firma 
como Prior: “Dominicus Prior confirmât”« “°.

Alude también a

D. Antonio Martinez de Azagra, Canónigo de Calahorra, que escribiendo de 
sus obispos, en el número 62. dice assí: fue [el obispo] Juan de Agoncillo de 
cuerpo proporcionado, nació en Viana del Reyno de Nabarra de Padres illus­
tres, consagróse a Dios en el monasterio de la Vid de Canónigos Regulares, 
mereció tener por Discípulo al rayo de los herejes Sto. Domingo de Guzmán, 
fundador de la Orden de Predicadores, canónigo del mismo monasterio y

78. Se ha querido dudar de estos datos «demasiado tardíos para ser del todo exactos« 
(Rojo, op. cit., pág. 29). Aunque la losa sepulcral sea del siglo XVII, sustitutiva de la primitiva, 
que parece haber desaparecido sin dejar rastro, se puede suponer que la remodelación deí 
monasterio en el siglo XVI bajo el abad comendatario Iñigo López de Mendoza haya respetado 
la inscripción original.

79- Este escrito no lleva fecha, mas debe ser de fines del siglo XVII o comienzos del XVIII, 
pues Noriega lo aprovecha. AI final de las catorce páginas se menciona que «Juntó estas noticias 
el Muy Itdo. Pe. M2 fr. Joseph Brauo, hijo del Convento de No. Pe. Sn. Norberto de Madrid, y 
Catedrático de la Universidad de Salamanca«.

80. Menciona también el acuerdo del monasterio de la Vid con el de S. Pedro de Gumiel, 
con el rol completo de los firmantes por una y otra parte. Entre los canónigos vitenses figura 
además de fray Domingo y fray Pedro de Guzmán, un «D. Rodericum de Caloriga [Caleruega] 
Vicarius eiusdem Ecclesiae«. Los canónigos siempre mencionan su pertenencia a una «iglesia«, en 
el caso la de S. María de la Vid, mientras que los monjes cistercienses de Gumiel se refieren a 
su «monasterio« de Gumiel.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 175

después Prior de Osma. Aprobó el consexo este libro año de 1637 y manus- 
cripto se guarda en la Sta. Yglesia de Calahorra-81.

Más adelante cita unos versos del clérigo Gonzalo de Berceo, conside­
rado el poeta más antiguo de la lengua castellana de nombre conocido82:

"Dn. Gonzalo de Verzeo Monge Emilianense, que escribió abrá 400 años las 
Vidas de algunos Santos de España en rithmos de aquella hedad y unos 
libros que se conseruan83 84 en el monasterio de Sn. Millán de la Cogolla y 
parte en el de Sto. Domingo de Silos, benedictinos, dice assí:

De Sto. Domingo vos quiero contar, 
que fiz mili milagros por tierra, e por mar.
Nació en Calaroga, que es muy grand lugar, 
que en aquella alfoz diz no tiene par.
Su Padre fue Felis de los de Gudman, 
su madre fue Joana que con grand afán 
le parrió en el día del Señor S. Juan.
Soñó Dona Joana, que tenía un can 
o un cirio ardiente, que daba flamadas 
que por todo el mundo eran resplandadas 
porque fue flagelo de Apostatadas 
de los Albigenses, que eran levantadas.
De Catorce años se fue a un padre Abat, 
porque le criasse con gran caridat, 
que fue en el Convento de gran Santidat, 
que diz de la Vid cerca do fue nat»M.

En la recopilación de las Noticias demostratiuas, el padre maestro José 
Bravo, premonstratense del convento de S. Norberto de Madrid, alaba »el 
empeño de aquellos pocos que nos han conservado los archivos» y

81. En el claustro del convento de La Vid existe un óleo grande con la imagen de este 
obispo con la misma leyenda que menciona el ms. de las Noticias. El óleo data del tiempo del 
abad J. E. de Noriega, quien lo mandó ejecutar.

82. Gonzalo de Berceo, natural de la villa riojana que lleva como apellido, nació en 1198 
y falleció después del año 1264. Se educó en el monasterio benedictino de S. Millán de la 
Cogolla, cerca de Logroño. Fue ordenado sacerdote en 1237. Compuso varias obras; puso en 
verso la Vida de S. Millán escrita por S. Braulio, obispo de Zaragoza; los Milagros de Nuestra 
Señora, y una Vida de S. Domingo de Silos. Se encuentran documentos relativos a G. de Berceo 
en la catedral de Calahorra (del año 1228) y en el monasterio de S. Millán (de 1237, 1242 y 1246). 
Los monasterios (de -Suso-, o sea de arriba y -de Yuso-, de abajo) muy vecinos, distan aproxi­
madamente unos 80 kms. de Caleruega.

83. O más bien se conservaban, pues el monasterio fue devastado por las tropas france­
sas en el primer decenio del siglo XIX.

84. Del manuscrito del P. José Bravo debió copiar esas estrofas el P. José Esteban Noriega 
en su Dissertatio Histórica. En el -Torreón de los Guzmanes- de Caleruega se muestra este texto, 
mas sin la última estrofa (-De Catorce años...-). Empero, Gonzalo debía estar bien informado...



176 Brian Fárrely

-emprende este papel cuio assumpto es: Sto. Domingo de Guzmán, canó­
nigo Reglar Premonstratense hixo del Illmo. Conuento de la Vid»; trae a 
colación el testimonio del

■Licenciado Diego de Colmenares, Yllustre Coronista de su patria Segobia 
que en su Historia [de Segobia] dice: “que la venida de Sto. Domingo a 
Segobia no fue acasso, sino causada de correspondencia con los Canónigos 
Premonstratenses de San Norberto, que auían venido a fundar a Segobia 
desde el Conuento de la Vid donde el Sto. según tradición y costumbre de 
aquel tiempo passó algunos años de su primera hedad y enseñanza” (cap. 
22, párraf. 6)»85.

Dice asimismo el padre Bravo que

■vimos también a este intento en poder del Rdo. Pe. M2 fr. Juan de Estrada 
unos apuntamientos de letra del mismo Colmenares: “En el capítulo nuebo 
de Nra. Sra. de la Vid adonde se trasladaron los huesos del Venerable Pe. D. 
Domingo de Guzmán86 su primer Abbad” [...], siempre ha sido constante tra­
dición que Sto. Domingo de Guzmán no sólo se crió en esta casa, sino que 
tomó el hábito de mano del Venerable Pe. D. Domingo»87.

85. Noticias (ms. citi), pág. 2. A estas referencias pueden agregarse las que nos da el pre­
monstratense N. Backmund quien al tratar de la Abadía de Nuestra Señora de la Huertas (extra­
muros de Segovia), afirma: -Según Noriega, fue fundada en 1179 como abadía premonstraten­
se y primer cenobio de la ciudad. El historiador de Segovia Colmenares, sostiene que un canó­
nigo de la Iglesia Catedral, de nombre Navarro, fundó una canongía agustiniana allí en 1148, 
que en 1170 pasó a los premonstratenses, y en 1176 fue trasladada a la antigua parroquia de 
la B.V. María de Las Huertas, y quedó como filial de La Vid. Una bula de Inocencio III manda 
al abad de La Vid que “per te vel per aliquos tui monasterii canónicos ad monasterium istud 
semel in anno accedentes, eos regularibus instruas disciplinis”. La bula lleva por data: “decimo 
anno regiminis domini Innocenti pape” (por tanto, 1208). En la página siguiente habla de santo 
Domingo: “Valde colebatur imago N. Sra. de Las Aguas in ecclesia abbatiali. Sanctus Dominicus 
per aliquod tempus vixit in spelunca iuxta monasterium”- (Monasticon Praemontratense, III, 
Straubing, 1953, pág. 289). El mismo autor aporta dos testimonios interesantes acerca de la rela­
ción de Domingo con el -albo orden- relativos a la amistad del Santo con un premonstratense 
de la -Capelle B.M.V.-, cercana a Tolosa (Depto. de Haute-Garonne, Dióc. de Toulouse), y que 
ahora es llamada -La Capellette-, Ésta había sido fundada por Bernardo Jordán de L’Isle (¿Lille?) 
en 1142, y terminada de construir en 1160. Fue después destruida por los albigenses, a princi­
pios dei s. XIII. Veamos las citas: -Sanctus Dominicus, Tolosae commorans, tanta amicitia 
coniunctus erat abbatiae Capellensi, et abbati eius Joanni, ut quoties post praedicationis ins- 
tantiam orationi vacare volebat, eo se reciperet. Sacra haec inter otia Ordinis sui jecit funda­
menta, regulam, statuta, ritum et habitum Praemonstratensium adoptans- (íbid., pág. 168); -Stus. 
Dominicus iam in abbatia Vitis, patriae suae Osma vicinae, Ordine nostro a iuventute fuerat 
familiaris; in spem iuxta abbatiam Ordinis Praemonstratensis fecerat exercitia spiritualia. 
Oppinio autem abbatis de Noriega, eum intresse in La Vid, et emisisse ibi vota, vix teneri potest. 
[¡Mas no alega razón!]» (íbid., pág. 169, n. 42).

86. ¿Error del copista? ¿O el abad D. Domingo, fundador de La Vid, era también un 
Guzmán?

87. Ibid.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 177

Dos páginas más adelante señala que «Don Galdo Monge Exiliense [de 
Silos]» afirma que santo Domingo «fit Canonicus in Monasterio Ste. Mariae 
de la Vid Ordinis Praemonstratensis». Dicho documento

-guárdale original en vitela la insigne Biblioteca de Sto. Domingo de Silos, y 
añade que después de professo en el monasterio de la Vid, Sto. Domingo 
con su M[aestr]o Dn. Juan de Agoncillo, que era Canónigo professo de la 
misma, y después fue Obispo de Calahorra, fue a Falencia, uniuersidad insig­
ne entonces en Castilla a estudiar las Diuinas Letras, y conocida su admira­
ble vida el Obispo de Osma le lleuó a reformar su Yglesia»88 89.

Otro testimonio lo atribuye el padre Bravo a

«D. Gonzalo de Arredondo, último Abbad perpetuo de Sn. Pedro de Arlanza, 
Coronista de los Reyes Católicos Fernando y D. Isabel en la Coronica del 
Conde Fernán González, y sucesores Reyes de Castilla, tratando del Rey D. 
Alonso [VIII] de la Ñauas [de Tolosa] dice assí: “por este tiempo facía Sto. 
Domingo grandes Milagros en el Conuento de la Vid en el Obispado de 
Osma et el Obispo le fiz reformar su cabildo, morrió en Bolonia el año de 
la era de 1259 lo sea, en 12211’’»®.

El padre José Bravo, del convento de S. Norberto de Madrid, transcribe 
entre sus Noticias un documento que dice

«vió en el archivo de Sn. Pedro de Gumiel y está también en el de la Vid»90, 
sobre -una permuta auténtica entre los abades D. Pedro Villelmo de Sta. 
María de la Vid y Dn. Pedro de Gumiel de que ia nos valemos. Dice assí: 
“Sub Xsti. nomine et eius gratia igitur nos D. Petrus Villelmus gratia Dei 
Abbas Sánete Mariae de la Vid sub regula Sti. Augustini Praemonstratensis 
cum consensu totius capituli mei Coenobii et nos Dominus Petrus Ricardus 
eiusdem gratia Abbas monasterii Sancti Petri de Gumiel ordinis cisterciensis 
cum consensu totius conventus eiusdem loci facimus pactum concambiatio- 
nis, scilicet ego Dominus Petrus Villelmus dono vobis Abbati D. Pedro 
Ricardo unam Sernam in Gumiel de Mercato circa Ecclesiam Ste. Mariae ad 
viam de Gumiel de Mercato ad sacellum cum ómnibus directionibus et perti- 
nentibus suis in perpetuum valiturum et ego D. Petrus Ricardus do tibi D. 
Petro Villelmo Abbati unam Sernam in Villa Ayllon, iuxta quae vadet de dicta 
Villa ad Uxumam circa arenam de Petro Munione, ut teneas eam, et possi- 
deas in perpetuum. Si quis homo hoc nostrum concambiationis pactum 
mutare voluerit sit maledictus, et penet fiscali Regio C. arcos [?] facta carta IIJ

12

88. Ibid., págs. 5-6.
89. Ibid., pág. 8.
90. Ibid.



178 Brian Fárrely

Kas. martij era MCCXLI Regnante Rege Adephonso cum uxore sua Elinior in 
Castella, et Tolleto et in Estremadura. [Firman:] D. Vuillelmus, Abbas Ste. 
Mae. de la Vid; D. Dominicus de Guzman, Prior eiusdem Ecclesiae; D. 
Rodericus de Caloriga, Vicarius eiusdem Ecclesiae; D. Robertus, Sacrista eius­
dem Ecclesiae; D. Petrus de Guzmán, eiusdem Ecclesiae; D. Joannes Cabuaz, 
Can. eiusdem Ecclesiae; D. Félix de Celorico, Can. eiusdem Ecclesiae; D. 
Gominus, Can. eiusdem Ecclesiae. [Aquí un sello de cera y en él esculpida 
una imagen de Nra. Sra. con una serpiente a los pies. Siguen las firmas:] D. 
Petrus, Abbas Sti. Petri de Gumiel; D. Didacus, Prior eiusdem monasterii; D. 
Hieronimus, Subprior eiusdem mons.; D. Petrus Ximenez, Sacrista eiusdem 
mons.; D. Benedictus, Maiordomus eiusdem mons.; D. Joannes Portarius, 
eiusdem mons.; D. Gundisalvus, eiusdem monasterii. [Aquí un sello de cera 
con la imagen de S. Pedro Apóstol]”»

El disenso y la apología

Por algunos siglos después de la muerte (1221) y canonización (1234) 
de santo Domingo de Guzmán, probablemente hasta después de mediados 
del siglo XVII, al parecer no hubo contestación acerca de la estancia del 
Fundador de los Predicadores en el monasterio premonstratense de La Vid.

Los primitivos historiadores dominicos, comenzando por Jordán de 
Sajonia, y todos los cronistas del siglo XIII, nada mencionan al respecto.

Entre los premonstratenses en cambio, se mantenía pacíficamente la tra­
dición que Domingo desde su niñez había sido encomendado al abad D. 
Domingo Capdespina, el fundador de La Vid, donde más tarde vistió el 
hábito y emitió la profesión de la Orden Norbertina.

Mas ya en los escritos del padre J. Bravo se nota cierta actitud defensi­
va de la susodicha tradición frente a quienes dudaban de la autenticidad de 
la misma.

Parece particularmente característico de la época barroca cierto exclusi­
vismo y emulación de las tradiciones en cuanto propias. Los que objetan 
exigen pruebas; los apologistas premonstratenses acumulan testimonios de 
autoridades en que puedan apoyar la legitimidad de sus pretensiones.

Algo típico de este estado de cosas es la Dissertatio Histórica del abad 
José Esteban de Noriega, nacido a fines del siglo XVII y fallecido como obis­
po de Solsona después de 174091 92.

91. Ibid., pág. 7.
92. Hizo profesión en el monasterio de La Vid el 15 de agosto de 1700. Fue doctor en 

teología y desempeñó allí la función abacial, como también en S. Norberto de Madrid y S. 
Norberto de Salamanca, con el título de Reformador general. Fue amigo y colaborador de C. H. 
Hugo O. Praem., autor de los Annales de la Orden. Compuso varias obras, un Catálogo de 
Varones Ilustres de la Congregación Premonstratense Española, un Análisis cronológico de los



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 179

El año 1738, el obispo Noriega consagró la nueva iglesia del monaste­
rio de S. María de La Vid, cuya fábrica había acabado cuatro años antes93.

La Dissertano Histórica aprovecha los precedentes trabajos de B. de 
León, su maestro, y de J. Bravo, que escribía en el último decenio del siglo 
XVII. En la Introducción de la obra, después de hablar en primer lugar del 

«B. P. Dominicus, I Abbas et erector a pulvere Monasterii utriusque, 
Montis Sacri scilicet et Vitensis, et Pater extitit quindecim utriusque sexus 
Monasterioaim ab eo olim dependentium»94, se refiere al «D. Nunius de Lara 
[...] eidem Ecclesiae [Vitensis] se a teneris annis offerens»95, y a continuación 
a los premonstratenses de La Vid «fr. Petrus de Guzmán et fr. Petrus de Aza, 
ille ex patre, ex matre hic, nexu sanguinis S. Patriarchae Dominico devino­
ti [...] sub praefatis Abbatibus virtutum nobilitate maxime decorarunt»96.

Noriega quiere encontrar un parentesco de santo Domingo con el abad 
fundador de La Vid, apoyándose en la autoridad del M2 fr. B. de León97.

Narra Noriega acerca del P. M2 fray Pedro de Godoy O.P., Lector pri­
mario de teología, que cuando hecho obispo de Osma fue a visitar el nuevo 
(o renovado) monasterio de La Vid

«quedó maravillado de la obra, mas lamentó no encontrar en la magnífica 
iglesia una imagen de su Padre S. Domingo, por lo que el abad mandó escul­
pir una, representándolo de rostro juvenil, con hábito premonstratense, y le 
colocó en un altar del crucero, del lado de la epístola»9a.

los monasterios de la misma Congregación, una Disertación sobre el antiguo culto del Albo 
Orden a la Inmaculada Concepción, algunas Vidas (de S. José Hermann O. Praem.; de la Ven. 
María del Ssmo. Sacramento, llamada -la Quintana»), y en el año 1723, en Saiamanca, la 
Dissertano Histórica de S. Dominico de Guzmán Ordinis Praedicatorum Patriarcha, Canonico 
Augustiniano Praemonstratensi, in observantissimo monasterio sanctae Mariae de la Vid (211 
págs. más Indice onomástico).

93. F. Rojo, op. cit., pág. 17.
94. Dissertano Histórica, Introductío.
95. Este sucesor del abad D. Domingo es conocido también como Ñuño de Toledo (Cf. 

N. Backmund, Monasticon Praemonstratensis, cit., pág. 308)
96. De fray Pedro de Guzmán tenemos también noticia por el acuerdo firmado entre el 

monasterio de La Vid y el cisterciense de S. Pedro de Gumiel (cf. Diferencias y aveniencias, 
cit., del AMV). De fray Pedro de Aza no hay otra noticia que la de Noriega. Quizá fueran 
ambos primos de santo Domingo, por la rama de los Guzmanes el primero, y por la casa de 
Aza el segundo.

97. »Hic autem Abbas B. Dominicus asseritur a Mag. Leon in Chron. (Lib. 5, c. 1) filius 
Celebris illius Comitis D. Gometij de Camp de Espina ex Domina Urraca Castellae Regina. [...] 
Atque adeo noster Vitensis Abbas ex paterna linea nec sine fundamento a nostris S. Dominico 
fuisse traditur sanguine junctus» (Dissert., cit., pág. 5).

98. «Rmi. P. Mag. Fr. Petri de Godoy, Domenicani, Primariae Theologiae Cathedrae tune 
moderatoris (modo autem Episcopi Saguntini, relicta Sede Oxomensi) [...] cum esset Episcopus 
Oxomensis, Ecclesiam Vitensem ingressus, et nobilissimam Capellae maioris fabricam miratus, 
exclamasse fertur: “O, Patres, opus profecto mirabile contueor; sed complementum operis non 
inverno". Percunctatus autem ab adstantibus, dixit: “Deesse suum Parentem Dominicum illius 
Monasterii quondam alumnum”. Illico R.P. Abbas a tanto viro merito infixum aculeum persen- 
tiens, Imaginem S. Dominici in specie iuvenis in habitu Praemonstratensi sculpi iussit, et in alte­
ri, ipsi specialiter ad latum Epistolae praeparato, collocavit» (Dissert., pág. 22). Actualmente ha



180 Brian Fárrely

También el historiador dominico fray Antonio de Lorea quedó satisfe­
cho con la respuesta del cronista premonstratense Manuel García a las pre­
guntas que le hiciera99.

Pero otros dominicos objetan. Un padre Granda «hablando de su san- 
tíssimo Patriarcha» dice

«Muchos [hay] a litigarle, y litigarnos sus incomparables prerrogativas. No 
pocos, a hacerle de su instituto, con devoción ambiciosa. Y Autor hai, que 
le hace de el suyo por más de treinta años» y concluye diciendo «Alabaríamos 
su devoción, y trabajo, si el Jacobeo [Dn. Joseph López de Arguleta] emu- 
lasse charismas de más pesso» l0°.

Los «no pocos que hacen a S. Domingo de su instituto» son sólo los pre- 
monstratenses. La Contestación parece provenir del padre presentado fray 
Manuel José de Medrano O.P., «con algo de acrimonia», en una carta al 
Jacobeo; éste respondió que

«están los Premonstratenses tan lejos de arrepentirse que, si nuestros Padres 
Dominicos no dan más eficaces razones, y fundamentos convincentes, que 
los dados hasta aquí, siempre dirán que Santo Domingo de Guzmán fue 
canónigo reglar Premonstratense en el insigne y observante convento de Sta. 
María de la Vid»101.

Don José de Arguleta (Caballero de Santiago), en una Vida de S. Pío V 
que publicó en Salamanca en 1715 habla

«de la persecución (con el pretexto de reforma) que sufrió y padeció la con­
gregación Premonstratense española en el reynado de el Señor Phelipe 2S» “I

El Padre Noriega escribe en respuesta al Jacobeo

«Vean, pues, nuestros Padres Dominicos, si es “Ambiciosa devoción”, el que el 
orden Premonstratense siga su antiquissima y venerable tradición 103 de hauer 
sido Sto. Domingo de Guzmán hijo de la observantíssima y venerable iglesia 
de Sta. María de la Vid, antes que saliesse de ella para la reforma de la Santa

sido reemplazado por la imagen de un beato agustino, y la de S. Domingo premonstratense tras­
ladada a la sacristía, y más tarde al Museo del Monasterio. Existen otras imágenes similares en 
la región (Caleruega, Gumiel), mas con hábito canonical negro.

99. AMV, PRE, Lib. 17, fols. 260 v. - 261 r.
100. Respuesta de el Illmo. Sr. Dn. Joseph Esteran de Noriega [...] a Dn. Joseph López de 

Argurleta ísicj sobre su Apología por el mismo S. Domingo [del] Jacobeo [Cab. de Santiago], loe. 
cit., fol. 223.

101. Ibid.
102. Ibid., 224.
103. «que passa la raya de 560 años- (ibid., 227).



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 181

iglesia de Osma. Si a la Apostólica Religión de Sto. Domingo, no se le dismi- 
nuien sus grandes y laboriosos trabajos, como también sus gloriosas prerro- 
gatibas, porque su Santíssimo Patriarcha fuesse Canónigo Reglar: ¿Será, por 
ventura, falsa, o imperfección en ella por que fuesse Canónigo Reglar 
Reformado 1<M Premonstratense? [...] Sólo desean los Premonstratenses (sin 
“Ambición devota") que se manifieste la verdad, fundados en ella, y en su anti- 
quíssima tradición, han dado a la pública luz sus fundamentos104 105 106. Esto no es 
litigar, ni disputar los Heroicos hechos, y grandes prerrogatibas de la 
Apostólica Religión Dominicana, ni tampoco la Magestad y grandeza (aunque 
ya secularizada) de la Santa iglesia de Osma,06; sí, sólo manifestar a esta insig­
ne cathédral el porqué se apartó de la Hermandad de esta Sta. cassa de la Vid 
[...] y a la grauissima Dominicana poner a la vista, que su instituto Apostólico 
tubo su origen en esta observante yglesia de Sta. María de la Vid. No se les 
oculta a los Premonstratenses que estas noticias tan antiguas, no assientan mui 
bien a ellas nuestros Padres Dominicos; no pocos, [h]a menor pundonor que 
su illustre religión sea hija de la Premonstratense. Assí lo decimos, y assí lo 
sienten. Pero valga la verdad; reflexionen bien nuestros Padres Predicadores 
los fundamentos, las razones y Authoridades que ponen a su vista; y si pare­
ciere, pessan más, que las dadas por nuestros Dominicos, sentencie el Juicio 
recto, y no la passion, a favor de la parte, que mejor alegue»107.

Es extraño que esta actitud intransigente de los dominicos continúe 
manifestándose en algunos historiadores contemporáneos. Así, al tratar de 
la niñez de santo Domingo, el padre Vicaire dice »Pour façonner la vie d’un 
petit clerc, il convenait de le placer dans une grande église, une collégia­
le, un monastère»; y pocos renglones después: «Il n’était pas question d’é­
cole élémentaire chez les Premontrés de la Vid, qui n’entendaient recevoir 
que des adultes»l08. Lo que no es cierto, pues el segundo abad, Ñuño de 
Lara o de Toledo, fue recibido en La Vid cuando era niño, y los historia­
dores premonstratenses citados anteriormente confirman que los Estatutos 
premonstratenses a mediados del siglo XII admitían niños109. Qué disposi-

104. Por -reformado» se ha de entender religioso de la estricta observancia de la Regla (del 
-ordo novum» o de la «arctior consuetudo»).

105. Al comienzo de su carta dice que al dar -dar a la estampa la Dissertacíón histórica de 
S. Domingo, intenté no el hacer demostración de que fue Canónigo Premonstratense en el insig­
ne imperial y antiquissimo convento de la Vid, sino esforzar las vehementes conjeturas e invete­
rada tradición de aquella observantísima casa, y manifestar de una vez los fundamentos que en 
varios tiempos se han pedido a los chronistas de mi Sagrada congregación española» (fol. 1).

106. El cabildo de la catedral de Osma volvió a ser secular durante el siglo XV, por bula 
de Inocencio VIII del 14 de octubre de 1488.

107. Respuesta, 227 r. y v.
108. Histoire de S. Dominique, I, cap. 2. Al padre Noriega no le dedica más que una nota 

con el título de la Díssertatio (n. 13).
109. P. F. Lefevre-W. M. Grauwen O. Praem., Les Statuts de Premontré au milieu du Xlle. 

siècle, Averborde, 1978, pág. XXVII.



182 Brian Fárrely

dones posteriores, hacia 1174, hayan modificado esa costumbre110, no es 
argumento decisivo, dado el espíritu independiente de los norbertinos 
españoles; o bien podríamos suponer que el matrimonio de D. Félix con 
Juana de Aza tuvo lugar antes de la fecha señalada por Teodorico de 
Apolda, quizá hacia 1165; lo que ayudaría a componer la cronología. Que 
santo Domingo haya sido premonstratense nada quita a la gloria de su 
vocación y misión posteriores como Fundador, dado que un llamado pecu­
liar de la divina providencia puede manifestarse paulatinamente, a través 
de circunstancias providenciales, tal como la voluntad del obispo de Osma 
de llevar a su Cabildo —ya regular según la Regla de S. Agustín— a la 
observancia más estricta de la misma, adoptando la arctior consuetudo que 
practicaban los premonstratenses, solicitando para ello la cooperación del 
virtuoso canónigo vítense fray Domingo de Guzmán; y como, más tarde, a 
la muerte del obispo de Osma, Diego de Aceves (a veces Acebes, 
Acebedo...), al encontrarse casi solo frente a la Santa Predicación tolosana, 
surgiera el proyecto de una comunidad de Predicadores, aprobada por el 
obispo cisterciense Fulco de Tolosa.

Es más, la Orden de Predicadores, nacida de la aprobación tolosana y 
confirmada por el papa Honorio III, debe reconocimiento y gratitud a la 
Orden Norbertina por cuanto contribuyó a la formación religiosa del futu­
ro apóstol. Sin ella, quizá no tuviera la Iglesia un santo Padre de 
Predicadores.

La observancia de la arctior consuetudo, que Domingo adoptara en 
las primitivas Consuetudines de su Orden dará vigor a las comunidades, 
de las que nacerán grandes Santos. Y ojalá favorezca el “retorno a las 
fuentes» de la vida consagrada dominicana, tan empobrecida hoy en 
muchos conventos111.

Resulta un grato deber manifestar mi reconocimiento por la gentil ayuda 
prestada a la preparación de este artículo a los RR. PP. Agustinos Juan José 
Vallejo, Archivero del monasterio de La Vid y Francisco Rojo del Ateneo 
«Agustinianum» de Roma, como asimismo al prior del convento S. Domingo 
de Caleruega, fray Francisco Jiménez Lorente O.P.

110. Vicaire apoya su suposición en una segunda redacción de los Estatutos de Prémontré 
hecha cerca de 1174 según Martene, De antiquis Ecclesiae Ritibus, III, Venecia, 1783, 334. El 
panorama cambiaría por completo si se supone que santo Domingo nació hacia 1165. Sobre 
Noriega puede verse Fray León Goovaerts O. Praem., kcrivains, artistes et savants de l’Ordre de 
Prémontré, I, Bruxelles, 1899, págs. 627-629.

111. Sin intensa vida de oración, de estudio serio de la teología, del silencio que permite 
asimilar la Palabra de Dios, no puede haber vida apostólica verdadera, sino dispersión y acti­
vismo, aún cuando cubierto bajo la etiqueta de -pastoral" o -compromiso-.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 183

Evaluación provisional y sugerencias para una mayor investigación

Echando una mirada retrospectiva al legado tradicional dominicano 
sobre la infancia y juventud del Fundador, impresiona la escasez, así como 
la exigüidad de las inciertas y vagas noticias que podemos recoger. Entre 
otras cosas, la ausencia de testimonios sobre la presencia de santo Domingo 
en el monasterio premonstratense de Santa María de La Vid.

En cambio la Orden Norbertina ha sostenido una tradición secular y 
constante de que los padres del joven Domingo de Guzmán Y Aza confia­
ron al primer abad del monasterio D. Domingo Capdespina desde su niñez, 
y que al llegar a la edad oportuna, vistió el hábito premonstratense de 
manos del mismo Abad, que hizo su profesión para la iglesia de la Virgen 
vítense y que vivió como canónigo en el monasterio hasta que ingresó al 
cabildo regular de la catedral del Burgo de Osma. Esos años incluirían tam­
bién los pasados como estudiante en la Escuela catedralicia palentina, 
núcleo del que se formaría en 1212 la primera Universidad española.

Aunque las evidencias o alusiones documentales aducidas por los pre- 
monstratenses no abundan, en todo caso ayudan a formarse una idea más 
aproximada de lo que debieron ser los acontecimientos.

Casi todo lo que se sabe u opina actualmente proviene de leyendas 
medievales, jalonadas por pocas indicaciones cronológicas, para exaspera­
ción de los historiadores modernos. Y sin embargo, esas tradiciones se han 
mantenido a través de los siglos por ambas partes sin cuestionamiento, por 
al menos cuatrocientos años.

Son muchas las incógnitas que subsisten, y algunas quizá nunca se 
podrán despejar.

Con los elementos a disposición, se podría comenzar con las informa­
ciones genealógicas dispersas en distintas fuentes histórico-diplomáticas.

En el siglo X, año 912, los tres Condes de Castilla, dueños del territorio 
reconquistado de los moros, se repartieron de común acuerdo la comarca 
comprendida entre las poblaciones de Osma y Roa, a ambas márgenes del 
Duero:

— a Ñuño Gómez le correspondieron Roa y Guzmán;
— a Gonzalo Téllez, Osma;
— ya Gonzalo Fernández de Lara, Caleruega;

y los tres se preocuparon en fortificar los confines de lo que se llamaría la 
«Castilla» por antonomasia, como precaución de nuevos intentos de avance 
de los sarracenos.

A la generación de los Lara pertenece también el Señorío de Aza, y de esta 
línea genealógica procede la madre de santo Domingo, la beata Juana de Aza.



184 Brian Fárrely

Sintetizando la serie de antecesores, podemos notar que de

D. Fernán González, procede
D. Gonzalo Fernández, el de Lara y de éste
D. Fernando García González112 113 114, progenitor de
D. Fernando García Garcías (o Garcés), Señor de Aza, y padre de Da 

Juana de Aza.

Por la línea de los Guzmanes, de

D. Ñuño Gómez de Guzmán, procede
D. Ruy (o Rodrigo) de Guzmán, que engendra a
D. Pedro Núñez de Guzmán, que es el padre de
D. Félix de Guzmán, padre de Domingo de Guzmán y Aza, por su 

matrimonio con Da Juana de Aza.

Cuando el rey Alfonso X el Sabio, que había recibido el Señorío de los 
Guzmanes de Caleruega decide entregarlo a las «Dueñas» (monjas domini­
cas fundadas por santo Domingo hacia 1218 en Sta. María de Castro, cerca 
de S. Esteban de Gormaz) por haberse extinguido la generación guzmana 
calarogitana; además del rey firmante del «privilegio rodado», firman otor­
gando su consentimiento varias personas, al parecer todas parientes "3. La 
priora Doña Toda Martínez y las demás religiosas se instalaron desde 
comienzos del año 1266 en la casa solariega de los Guzmán-Aza.

Es de notar que ya en 1237, el padre de Alfonso el Sabio, el rey 
Fernando III el Santo había concedido un privilegio en favor de un «hospi­
talero» en Caleruega. ¿Sería aquél que en el siglo XVI será llamado 
«Antonio», el que se dedicaba según la tradición al cuidado de los pobres? 
Si es así, entonces también él, como Manés, debía haber muerto antes de 
la instalación de las monjas "4.

Con respecto a Manés, como miembro de la prole, subsiste un interro­
gante: ¿era sólo «hermano uterino» de Domingo, como dice Jordán que lo

112. Este tuvo otros cinco hijos: D. Juan García, Señor de Villamayor, D. Diego, D. 
Alfonso, Doña Urraca y D. Fernando.

113. Las familias feudales solían ser muy numerosas, y resulta difícil seguir su intrincada 
genealogía nobiliaria. Como parientes firman el acuerdo con la donación, entre 1266 y 1268, Don 
Juan Pérez de Guzmán, Ñuño González, Pedro de Guzmán y Gonzalo Gómez de Roa, éste últi­
mo sobrino en tercer grado de la madre de santo Domingo. Para mayores detalles, ver V. D. 
Carro O.P., Santo Domingo ele Guzmán, y C. González O.P., Real Monasterio de S. Domingo de 
Caleruega, Salamanca, Ed. S. Esteban, 1993.

114. El P. Juan José Vallejo Penedo O.S.A., responsable del Archivo de Sta. María de La 
Vid, ha encontrado recientemente un interesante testimonio referido a Fray -Manés de 
Caleruega-. En dicho arhivo obra un pequeño pergamino que testimonia un acuerdo entre los 
monasterios de Gumiel y el de Sta. María de La Vid. Entre los firmantes por el monasterio de 
Gumiel figura el tal -Manés de Caleruega-. Dicho monasterio fue benedictino hasta 1193 en que 
pasó a los cistercienses. Los particulares de este documento aparecerán próximamente publica­
dos por el mismo P. Vallejo Penedo.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 185

era Manés? ¿o bien de Félix y Juana y, en ese caso, mayor o menor que 
Domingo? La cierta ansiedad que mueve Juana a implorar la protección del 
santo abad de Silos por su alumbramiento, con la consiguiente gratitud de 
imponerle el nombre al bautizar al niño, hacen suponer que éste, Domingo, 
fuese el primogénito, y «Antonio» el segundo, ya sea de Juana en sus pri­
meras nupcias, ya sea como Manés, fruto de unas segundas nupcias, y quizá 
el tercer hijo, ya que sobrevive a los otros dos. El orden de natividad sería 
entonces: Domingo, primogénito (y unigénito del matrimonio con Félix de 
Guzmán), Manés y el llamado «Antonio». De ninguno de ellos conocemos 
la fecha de nacimiento ni la fecha ni lugar del bautismo.

Podemos preguntarnos, entonces: ¿Dónde fue bautizado Domingo? Se 
suele indicar que en la iglesia de Caleruega, dependiente entonces de Silos. 
Pero es posible que los padres, siendo nobles, eligieran una iglesia de 
mayor abolengo y llevaran el niño a Silos, en agradecimiento al santo Abad, 
cuyo nombre impondrán a la criatura, por el feliz éxito del alumbramiento. 
Según el poeta Gonzalo de Berceo, Domingo habría nacido «un día de San 
Juan» (¿24 de junio?) mas no indica de qué año.

Si entramos al período educacional del Guzmán y Aza, desde su infan­
cia y preparación a la vida clerical hasta su ingreso como hombre maduro 
al cabildo catedralicio del Burgo de Osma, nos encontraremos con el punto 
álgido de la cuestión del canonicato previo en Santa María de La Vid.

Los primitivos historiadores dominicos, poco dicen de la niñez y juven­
tud de Domingo. Jordán menciona sólo tres cosas: que el niño fue confia­
do desde su tierna edad al cuidado de un tío arcipreste115 116 117; que llegado a la 
edad requerida para emprender estudios superiores, fue enviado a Palencia, 
donde se distinguió por su aplicación y caridad heroica con los pobres 
durante un período de gran carestía "6; y que invitado por el obispo de 
Osma (cuyo nombre equivoca) ingresó como canónigo en su cabildo cate­
dralicio "7. Dos testigos del Proceso de Bolonia, fray Juan de Navarra118 119 120 y fray 
Esteban de España "9, se refieren también al episodio palentino1Z0.

La tradición premonstratense ofrece noticias más concretas y abun­
dantes. En resumen: el niño fue llevado de corta edad por su padre D.

115. Jordán, Libellus, 5.
116. Ibid., 4, 6 y 10.
117. Ibid., 11-12.
118. Proceso de Bolonia, 29.
119. Ibid., 35.
120. Sus testimonios del hecho no concuerdan entre sí. Fray Juan dice que Domingo -vivía 

aún en el siglo cuando estudiaba en Falencia-; y en cambio fray Esteban dirá que -mientras era 
prior o subprior de la iglesia de Osma, de la cual era canónigo, y se dedicaba al estudio de la 
Sagrada Escritura en Palencia, sobrevino tal carestía que muchos pobres morían de hambre*. Hay 
que tener en cuenta que ambos hablan -de oídas*: Juan por referencias de -los canónigos-, 
Esteban por -haberlo sentido contar por personas dignas de fe*.



186 Brian Fárrely

Félix de Guzmán al abad D. Domingo de Capdespina, fundador de la aba­
día de S. María de La Vid, que gobernó la comunidad desde al menos 1144 
hasta 1186, y de sus manos recibió, acabado el tirocinio elemental, el 
hábito premonstratense 12‘. Después de profesar frecuentó la escuela 
palentina en compañía de su preceptor D. Juan de Agoncillo. No consta 
el año de su ordenación presbiteral, ni si fue en Patencia o en Osma. De 
regreso a La Vid, vivió allí algún tiempo hasta que el obispo Martín de 
Bazán solicitara al Abad la colaboración de Domingo para »reformar»121 122 su 
cabildo. Pasó a él »con permiso de su abad», y dada una cierta «autoridad» 
del obispo sobre el monasterio, de donde también la grande amistad entre 
Osma y La Vid. Se aducen además testimonios de varios documentos fir­
mados por fray Domingo, sea como premonstratense, sea como canónigo 
de La Vid. Un acuerdo firmado por el obispado de Osma y el monasterio 
benedictino de Arlanza, del 21 de enero de 1195, no ofrece al parecer sufi­
cientes garantías para interpretar que santo Domingo fuera ya canónigo de 
Osma en esa fecha, y además «sacristán». Entre los firmantes por el cabil­
do oxomense aparece Diego como simple canónigo; el «sacristán» lleva 
sólo la indicación «D.» según unos; o bien «A.», en la interpretación de 
otros; y aunque fuera «D.», no bastaría para que se tratase de «Domingo»123 124. 
Otro documento que llama a Domingo «sacristán», publicado por J.B. 
LOPERRAEZ CORVALAN, Descripción histórica del Obispado de Osma, 
Madrid, 1788, voi. III, 41, es una «carta» del 13 de enero de 1201, «seule 
donnée chronologique absolument certame de la première partie de la vie 
de Dominique» según Vicaire m. Pero el acuerdo sobre un trueque entre 
el monasterio de La Vid y el cisterciense de Gumiel, hace aparecer a 
Domingo de Guzmán entre los premonstratenses firmantes, inmedia­
tamente después del abad Guillermo, y con el título de «prior», con fecha 
de «III Kalendas martii, era MCCXI, regnante Rege Adephonso cum uxore 
sua Elinior [sic] de Castella»125.

121. El abad Domingo pertenecía a la nobleza, siendo hermano uterino del rey Alfonso VI 
el Emperador, hijos ambos de la reina Doña Urraca. El cronista José Brabo, premonstratense, afir­
ma que -siempre ha sido constante tradición que Sto. Domingo de Guzmán tomó el hábito de 
mano del Venerable Pe. D. Domingo* (Noticias demostrativas Ide] como Sto. Domingo de Guzmán 
fue Canónigo de No. Pe. S. Norberto del Convento de la Vid, ms., AMV, PRE, lib. 17, pág. 2).

122. -Reformar- no significa necesariamente transformar una institución, sino llevar a una 
forma de observancia más estricta una misma comunidad, como por ejemplo pasar de la inter­
pretación -moderada- de la Regla de san Agustín (el usus antiquus) a la arctior consuetudo, a la 
más rigurosa interpretación de la regla agustiniana, Regla que era común a todas las comunida­
des regulares canonicales del medioevo.

123. Vicaire, Histoire, cit., I, c. 3, nota 89.
124. Op. cit., I, c. 3, nota 94.
125. Notas demostratiuas, cit., pág. 7. Alfonso VIII, que desposó a Eleonor de Aquitania 

(o de Inglaterra, pues la región estaba bajo la corona británica) reinó de -era- 1200 a 1246, o sea 
del año 1158 hasta el de 1214. Ambos levantaron el famoso Real Monasterio de Las Huelgas, en 
Burgos.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 187

Mayor confusión de fechas aparece cuando entre la Noticias atribuidas 
al cronista fray José Bravo, se habla de una «carta de hermandad" de la 
Yglesia de Osma con el Real Monasterio de S. Pedro de Arlanza, era MCCX- 
LI, que corresponde al año 1203, en que se lee esta firma “Dominicus sacris­
ta confirmât”»12S.

El padre Vicaire quiere que Domingo, que supone nacido por 1171- 
1173, acabase sus estudios palentinos hacia 1197126 127, y recibido como canó­
nigo en el cabildo de Osma, obtuviese la ordenación presbiteral poco des­
pués de su profesión128.

Si Domingo pudo ingresar a Palencia hacia 1185 —la edad de 15 años 
era normal para comenzar los estudios superiores o universitarios—, 
le tocaría permanecer allí de 10 a 12 años si había de crear en esa ciudad 
su «limosnería» para los pobres129. Parece demasiado tiempo para un cléri­
go secular (¿de qué iglesia?). Y si su ordenación fue después de la profe­
sión agustiniana en Osma, no sería antes de 1199 o 1200 —pues Vicaire 
coloca su entrada en Osma por 1197/119813°. ¿No resulta extraño que al año 
fuese ya sacristán del cabildo, oficio importante, y más aún que sus coher­
manos canónigos le eligieran subprior a fines del 1200, pues ya figura como 
tal en el documento del 13 de enero de 1201? Normalmente se requería una 
permanencia de cuatro años antes de poder ser elegido subprior.

En sus anotaciones, el padre J. Bravo infiere que

«quando Sto. Domingo fue llamado para reformar la Yglesia de Osma, era ia 
Canónigo Reglar en el Conuento de la Vid, pues aunque su virtud fuesse la 
que se saue, no parece decente, que de el estado secular saliese a reformar 
Reglares, y el fundamento de esta ¡Ilación consiste en que todos conuienen 
en que Sto. Domingo jamás fue canónigo Seglar, sino de la Regla de Sn. 
Agustín»131.

Es verdad que la cronología indicada por los documentos manuscritos 
aducidos por los premonstratenses no coincide —salvo sea error de los 
copistas— con la empleada corrientemente por los dominicos, y exigiría 
cuidadosa revisión.

126. Noticias, pág. 6. Menciona también otra -carta de hermandad- de La Vid con el 
monasterio de Silos, -era MCCXLIJ [año 1204] en que ia firma Prior: Dominicus Prior confirmât* 
(ibici.).

127. Histoire, cit., I, c. 3, nota 95.
128. -Peu de temps après sa profession dans le chapitre, il reçut le sacerdoce* (ibici., 

nota 109).
129. -Arrivé à l’âge de 14 ou 15 ans aux écoles de Palencia, il les quitta dix ans plus tard- 

(ibici., nota 95).
130. Histoire, Chronologie, pág. 32, y nota precedente.
131. Noticias, págs. 12-13.



188 Brian Fárrely

Fuera de esta dificultad, lo demás de la tradición premonstratense no 
parece ofrecer dificultad particular, y en cambio ayuda a despejar algunas 
incógnitas.

Resulta congruente que D. Félix de Guzmán, Señor feudal de Caleruega, 
llevase a su hijo Domingo al venerable abad de La Vid, pues Domingo de 
Capdespina era de origen realengo, siendo hijo de la reina Doña Urraca, 
como aparece por

«un privilegio dado a la Sta. Yglesia de Obiedo en 3 de março era MCLXIIIJ 
[año 1126] en que después de la Rayna [y] antes de los obispos, firma assí: 
D. Dominicus Abbas Praemonstratensis filius Reginae confirmât”132.

Dado que los premonstratenses recibían niños, Domingo de Guzmán 
pudo haber cursado con ellos los estudios elementales hasta el ingreso a 
la Orden.

También resulta congruente que

«después de professo en el monasterio de la Vid, Sto. Domingo con su 
M[aestr]o Dn. Juan de Agoncillo, que era canónigo de la misma casa, [...] 
fuese a Patencia, Universidad insigne entonces en Castilla, a estudiar las divi­
nas letras«133.

Vicaire observa con razón que Domingo, al ir a Palencia a los catorce 
años aproximadamente, «era demasiado joven todavía para vivir sólo»134. 
Este problema desaparece si el joven guzmano va acompañado por el 
Maestro Agoncillo. Su preceptor sería más tarde obispo de Calahorra:

«Don Antonio Martínez de Azagra, Canónico de Calahorra, escribiendo de sus 
Obispos en el na 62 dice de Juan de Agoncillo que “nació en Viana de 
Nabarra, de Padres illustres, consagróse a Dios en el Monasterio de la Vid de 
canónigos Regulares, [y] mereció tener por discípulo al rayo de los herejes 
Sto. Domingo de Guzmán fundador de la Orden de Predicadores, canónigo 
del mismo monasterio y después prior de Osma'’»13S.

En el claustro de La Vid hay un óleo que le representa de tamaño natu­
ral, con una inscripción idéntica.

En Palencia se solía indicar una casa, demolida a principios de nuestro 
siglo, que se pensaba había sido habitada por santo Domingo.

132. Ibid., pág. n.
133. Ibid., págs. 5-6.
134. Histoire, I, c. II.
135. Noticias, pág. 6.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 189

Además, en la diócesis palentina existía un monasterio filial de La Vid, 
el de S. Pelagio de Cerrato, fundado en 1145136.

Queda aún por saber si Domingo, «poco después de su profesión», 
fuese ya sacerdote al frecuentar el colegio catedralicio de Palencia, precur­
sor de la futura universidad, creada entre 1212 y 1214. Si profesó y fue orde­
nado en Osma, esto no pudo ser antes de 1195 (tendría en dicho año la 
edad requerida para el presbiterado). Y si sólo ingresó en Osma por 
1197/1198, como supone Vicaire137, ¿cómo pudo llegar tan pronto de secu­
lar a subprior del cabildo oxomense en 1201?138.

En todo caso, Domingo no pudo ser presentado para órdenes sin un 
«título», de un obispado o de un instituto religioso que se hacía responsable 
del ordinando, y esto podía haberlo provisto el monasterio vitense.

El título de «Maestro» solía indicar que quien lo llevaba se había dedi­
cado a la enseñanza superior, de Artes o Teología. El que se adjudique a 
Juan de Agoncillo, ¿no podría ser indicio de que fuese catedrático de 
Palencia? Existe una lista de algunos canónigos magistrales en Palencia. Si 
Agoncillo se contaba entre ellos, esto podría haber favorecido su promo­
ción a obispo139.

Si, en cambio, Domingo estudiaba en Palencia en 1196 como joven sacer­
dote premonstratense, se explica mejor su actitud misericordiosa durante la 
carestía consiguiente a la derrota cristiana en Alarnos, del 1195. Y no haría 
falta suponer que Domingo había pasado diez años en el estudio palentino.

Con frecuencia los documentos premonstratenses mencionan que 
Domingo fue invitado por el obispo de Osma para «reformar» su cabildo, 
¿qué otro significado podía tener dicha reforma que no fuera el de llevar­
le a una mayor observancia de la Regla de S. Agustín, que ya profesaban; 
o sea, que el cabildo pasase a la arctior consuetude# Martín de Bazán fue 
el último obispo benedictino, de la observancia de Cluny, que gobernó la 
diócesis de Osma. Desde la elección de san Pedro, discípulo del arzobis­
po de Toledo Bernardo y primer obispo después de la restauración, a la

136. Cf. C. L. Hugo O. Praem., Circaría Hispaniae, en Praemonstratensis Annates, pars I, 
t. II, Nancy, 1736. S. María de La Vid figura como hija del monasterio de Retorta (Valladolid), 
1143, y sería su primera fundación, 1144; S. Pelayo de Arenillas figura como fundado por Retorta 
en 1168. De La Vid nacerían otros trece monasterios, entre 1162 (Baquio, Calahorra) y S. Joaquín 
de Madrid, en 1636. Éste, como el de S. Norberto de Salamanca (1568) y S. Norberto de Madrid 
(1608) pertenecerán a la Congregación de España.

137. Ver nota 18.
138. J. B. Lorerraez, Descripción histórica del Obispado de Osma, vol. III, 41. Jordán dice 

que a Domingo ■suppriorem eum constituerunt canonici sui* (Libellus, 12). Para esa fecha, 13 de 
enero de 1201, Martín de Bazán era todavía obispo de Osma (fallece el 27 de julio de dicho año) 
y Diego de Aceves, prior capitular.

139. Pues Palencia gozaba de especial prestigio, cuya sede había sido restaurada antes 
que la de Toledo. Entre los canónigos que se dedicaban a la enseñanza en la escuela catedrali­
cia, había al menos un Maestro catedrático de teología.



190 Brian Fárrely

sede de Osma todos sus sucesores hasta Martín de Bazán resultaron bene­
dictinos M0. Diego fue el primero en «ascender» de canónigo agustiniano a 
la sede oxomense. Su gobierno pastoral comprende desde 1201 a 1208; y 
a este obispo acompañará santo Domingo en su legación a las Marcas, en 
el viaje a Roma bajo Inocencio III, y luego, pasando por Citeaux, cuando 
se empeñó en la Santa Predicación del Languedoc hasta pocos meses antes 
de su muerte, acaecida el 30 de diciembre de 1208,

En los difíciles años de 1208 a 1216, cuando Domingo queda casi solo 
frente a la herejía albigense, comenzó a prosperar el proyecto de constituir 
un equipo permanente de predicadores en la región tolosana, que encontró 
benévola acogida del obispo de Tolosa D, Fulco, cisterciense. En 1216, las 
dos comunidades de Predicadores existentes, la de Prulla y la de Tolosa, pre­
pararon el estatuto fundamental del nuevo instituto, las Consuetudines domi­
nicanas, cuanto a lo que será luego la Distinctio I, que junto con la II fue­
ron aprobados por el primer capítulo general celebrado en Bolonia en 1220.

Dichas Consuetudines comienzan con un prólogo tomado a la letra de 
los Estatutos premonstratenses:

"Quoniam ex precepto regule iubemur habere cor unum et animam unam in 
Domi no i us t um est, ut qui sub una regula et unius professionis voto vivi- 
mus, unánimes in observantia canonice religionis inveniamur, quatenus unita- 
tem, que interius servanda est in cordibus, foveat et representet unifirmitas 
exterius servata in moribus» M2.

El Maestro fray Humberto ya lo notó en su Expositio super 
Constitutiones Fratrum Praedicatorum:

«Constitutiones Praemonstratensium omnino eodem modo incipiunt, et ex 
hoc elicitur quod verum est quod constitutiones nostrae extractae sunt ab 
iliorum constitutionibus» "3. 140 141 142 143

140. El primero que gobernó la diócesis restaurada en tiempo de Alfonso VI (1030-1109), 
Pedro, fue monje cluniacense francés. Le siguieron Bernardo de Sahagún; Beltrán (1128-1140); 
Esteban, hacia 1142, monje de S. Pedro de Arlanza; Juan, monje de S. Domingo de Silos (1148- 
1174); Miguel, monje de Sta. María la Real, de Nájera, hacia 1182; y Martín, monje de S. Millán 
de la Cogolla (1189-1201). Diego de Aza (1201-1208), canónigo agustiniano, sucedió a todos los 
antecesores benedictinos de la observancia cluniacense, y a su vez tuvo por sucesor a D. Rodrigo 
Ximénez de Rada (1108-1110) elevado después de su bienio oxomense a arzobispo de Toledo. 
Los abades de La Vid que sucedieron a D. Domingo, fallecido en 1187, fueron Ñuño de Lara, a 
partir de 1188; Guillermo (1203-1209); Alvaro (1209-1214); Cipriano (1214-?), por el período que 
nos interesa, Esteban, que recibió muchos dones de D. Pedro Núñez de Guzmán (cf. C. L. Hugo, 
Praemomtratensis Armales, II, cois. 1130-1132).

141. Según los especialistas modernos, el texto original sería -in Deum-, indicando un 
movimiento ■hacia» Dios o el Señor.

142. Incipiunt Consuetudines Fratrum Praedicatorum. Incipit Prologas, en A. H. Thomas, 
De Oudste Constituties van den Domínicanen, Leuven, 1965, pág. 389.

143. B. Humberti de Romanis, Opera de vita regulan, J. J. Berthier O.P. (ed.), voi. II, 
Romae, 1889, Expositio Magistri Humberti super Constitutiones, pág. 2.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 191

Esta referencia a los premonstratenses por el quinto Maestro de la 
Orden de Predicadores144 es un valioso testimonio de cuanto ha recibido la 
legislación dominicana de la precedente norbertina, la que a su vez se ali­
mentó de las costumbres cistercienses. No ha habido barreras infranquea­
bles entre las instituciones religiosas medievales, sino su emulación en la 
observancia. Las hostilidades son más bien fruto de estrechez de espíritu y 
contraposición obstinada del siglo XVI en adelante. El beato Humberto dirá 
que los premonstratenses acrecentaron (auxerunt) a los religiosos agusti- 
nianos, como los cistercienses a los benedictinos145.

Es así que la nueva forma de vida que adoptarán los dominicos en el 
siglo XIII deberá mucho a sus fuentes premonstratenses-cistercienses. Las 
Constituciones de la Orden publicadas en 1932 hacían notar que entre las 
cosas fundamentales heredadas

«a Sanctissimo Patriarcha [Dominico] ad nostrum finem consequendum pra- 
estituta sunt [...] vita regularis cum observantiis monasticis, divini officii 
sollemnis recitado...» H6¡

que implícitamente recuerdan el origen canonical premonstratense y la ins­
piración original de la observancia dominicana: la »recitación solemne» de 
la liturgia, como corresponde a una comunidad canonical, y las «observan­
cias monásticas», que los norbertinos habían incorporado a su legislación, 
tomándolas principalmente de los Usos cistercienses.

A continuación el texto constitucional indicaba que

«haec apud nos nec tolli nec substantialiter immutari possunt, licet valeant, 
[...] aliquatenus, pro tempore circumstantiarumque exigentia, opportune tem­
peran» H7.

144. El Maestro Humberto nació en el pueblo de Romans, cerca de Valence (Francia), no 
lejos de la Grande Chartreuse, cuyos monjes tuvo siempre en gran estima. Ingresó al convento 
de Predicadores de St. Jacques, París, por 1224/1225. En 1243 fue elegido provincial de la pro­
vincia de Tuscia (Romana), y de allí pasó a gobernar por diez años la de Francia (1244-1254). 
Elegido Maestro de la Orden por el capítulo general de Buda (Hungría) en 1254, rigió la Orden 
hasta 1263, en que renunció al oficio ante el capítulo general de Lyon. Escribió una extensa 
Expositio Regulae B. Agustini (Opera ele Hita regulari, cit., vol. I, Roma, 1888, págs. 43-643), ade­
más del comentario sobre las Constituciones citado, y varias otras obras. Creó el estudio gene­
ral de Oxford. Visitó los conventos de Italia, Alemania, España, Francia e Inglaterra. Hizo codi­
ficar la liturgia de la Orden. Falleció en junio de 1277.

145. -Praemonstratenses enim reformaverunt et auxerunt religionem beati Agustini, sicut 
Cistercienses beati Benedicti religionem» (Expos. super Const., cit., pág. 2).

146. Constitutiones Fratrum S. Ordinis Praedicatorum, Rev.mi P. Fr. Martini Stanislai 
Gillet [...] iussu editae, Ilomae, 1932, Lib., I, Normae Generales, nQ 4, § I, (y ver tbid., nQ 5, § I).

147. Ibid., n2 4, § I.



192 Brian Fárrely

Vicaire nota que en la región narbonense los frailes Predicadores lleva­
ban la sobrepelliz canonical, que dejarán luego en Italia lí8. Con razón afir­
ma el padre Bedouelle:

•Saint Dominique ne rejette rien [...] au service de la prédication. [...] La per­
manence des structures et des traditions est dans la manière de Dominique. 
En gardant le même fondement spirituel et théologique, il entérine en fait le 
passage définitif d’un ordre de chanoines à celui d’une famille religieuse dis­
tincte. [...] Etienne de Salanhac, qui a recueilli divers souvenirs sur les débuts 
de l'Ordre auprès des premiers frères et aussi d’Aimery de Grandselve, ce 
cistercien qui avait été l'ami de saint Dominique, le dit en une phrase bien 
balancée où il situe le fondateur dans la double lignée de S. Benoît et de S. 
Agustín: “Il fut chanoine par la profession, moine par l’austérité de sa vie reli­
gieuse (austeritate conversationis), apostolique par la charge de sa prédica­
tion” [...] Ainsi le charisme de saint Dominique est bien davantage celui de 
la synthèse que celui de l’invention. Il est dans l'art de conjoindre, d’agen­
cer, d’organiser en faisceau les éléments de la tradition»,49. «En tout ce qui 
concerne la vie commune et liturgique, c’est-à-dire dans la Première dis­
tinction des Constitutions primitives, Dominique suit la législation des 
Prémontrés» ,5°.

Es una herencia radical, que la Orden de Predicadores debe cuidar celo­
samente. Pues lo que toca o lesiona la raiz de un árbol, daña a todo el resto; 
y un árbol, privado de sus raíces, se seca.

Es una lástima que muchas veces se hayan dejado caer en el olvido — 
cuando no negado—• los vínculos más que probables de santo Domingo 
con el Albo Orden canonical y con la Orden cisterciense. A los premons- 
tratenses debe Domingo su formación canonical, a los cistercienses el haber 
ejercitado en su compañía las primicias de su predicación en tierras del 
Languedoc, y a un obispo cisterciense, Fulco de Tolosa, la aprobación del 
nuevo instituto, confirmado luego por Honorio III. Domingo de Guzmán 
hunde las raíces de su proyecto apostólico en ambas formas de vida con­
sagrada tradicionales en un nuevo equilibrio que busca fructificar el fervor 
contemplativo en el anuncio de la Palabra evangélica, poniendo especial 
énfasis en el estudio, la renuncia a toda propiedad y la mendicidad para el 
sustento cotidiano.

148. Histoire, cit., I, pâg. 84, n. 10 y II, pâgs. 54-55.
149. G. Bedouelle, O.P., Dominique ou la grâce de la parole, Fayard-Mame, 1982, pâgs. 

234-235.
150. Ibid., pâg. 224.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 193

APENDICES

MUERTE Y SEPULTURA DEL ABAD D. DOMINGO DE CAMP DE SPINA

«Cathedrales Ecclesias ad severioris vitae normam revocavit, totus ipse 
ad Canones, et ad austerum Norberti exemplar [erat] compositus. Senio, 
labore, et amore confectus, biennio semi-animis vivens, nobili cilicio stra­
tus, pulvere conspersus caput, et nonagenario major, Christi anno 1187 feli- 
citer in Domino obdormivit. Ejus corpus in loco Capitolari sub hac inscrip- 
tione saxea tumulatimi per aliquot saecula jacuit:

“Hie jacet Domnus Dominicus primus Abbas hujus Ecclesiae, qui rexit 
Abbatiam quinquaginta et quinque annos. Obiit Aera M.C.XXV”.

Inde ad subterraneam cryptam in qua Petri de Zuniga quaesciebant exu­
viae, translatus est Dominici corpus, quod anno 1651, sub Antonio Bonifaz 
Abbate, coram altari loci Capitularis rursus humi restitutum est, et hac 
Epigrafe ornatimi:

“Hic jacet Venerabilis D. Dominicus fundator, et primus hujus Monasterii 
Abbas, genere regius, virtute decorus, religione perspicuus qui ob insignem 
eius sanctimoniam S. Dominico Patriarchae prima virtutum rudimenta dedit. 
Quid amplius? etiam hujus gratia Alphonsus Septimus, et Alphonsus octavus 
Hispaniae Imperatores magnis haereditatibus et privilegiis hanc domum 
auxerunt. Et cum quinquaginta quinque annis pie et recte rexisset obiit in 
Domino, anno M.C.LXXXVII aetatis suae nonagesimo”».

(C. L. Hugo O. Praem., Praemontratensis Annates, Pars I, tomus II, col. 
1130).

Sobre la sepultura de los padres de santo Domingo de Guzmán

Con ocasión de una visita efectuada por el Procurador general de los 
Dominicos de Madrid, refiere un cronista premonstratense que el abad y 
Reformador general de la Congregación Hispana, D. José Esteban de 
Noriega, «refirió como cosa acertada que D. Félix y Doña Juana, padres de 
santo Domingo, se enterraron en nuestro convento de la Vid, y que sus 
sepulchros estauan al lado derecho de el choro [...] y que los religiosos 
dominicos hizieron el hurto piadoso de el cuerpo de Doña Juana y le lleua- 
ron a Peñafiel donde está. [...]. Mas después nuestros religiosos cautos y

13



194 Brian Fárrely

temerosos de lo sucedido ocultaron el cuerpo de Don Félix por que no les 
sucediese otro tanto con él». (Archivo de La Vid, Libro grueso de diversos 
manuscritos, fol. 2186 r.). Esta conversación se mantuvo el 12 de mayo de 
1734, según dice el relator.

Según este testimonio, Noriega había conocido la ubicación de los 
sepulcros de D. Félix y de D4 Juana.

Acerca de la sepultura de D. Félix no he encontrado otra referencia. En 
cuanto a la de Da Juana existen al menos tres versiones:

1. La primera sepultura fue en la iglesia parroquial de Caleruega, y tras­
ladada posteriormente a Peñafiel. Es la opinión del padre V.D. CARRO, 
Santo Domingo de Guzmán (págs. 170-171). Mas no se ve porqué, si esta­
ba en Caleruega, había de ser transportada a Peñafiel.

2. Otra opinión es que fue sepultada en el monasterio cisterciense de S. 
Pedro de Gumiel, donde los Aza tenían derecho de sepultura, y trasladada 
entre 1324 y 1345 a Peñafiel, rocafuerte del Infante D. Juan Manuel, nieto 
del santo rey Fernando III y devoto como él de santo Domingo. Tendría en 
su favor que Manés quiso ser sepultado en dicha iglesia, quizá por querer 
estar junto a su madre.

3. La versión norbertina susodicha, con el rocambolesco robo de los res­
tos de D4 Juana por los dominicos.

Actualmente se indica la cripta de la iglesia del monasterio de S. 
Domingo en Caleruega como lugar de sepultura de la beata Juana, tras­
ladada de Peñafiel, donde tuvo un monumento, y de D. Félix y D. 
«Antonio». El infante D. Juan Manuel había edificado a sus expensas el con­
vento para los Predicadores en Peñafiel.

De la «Expositio Magistri Humberti super Constitutiones Fratrum 
Praedicatorum», J.J. Berthier O.P. (ed.), Romae, 1889.

«Quoniam ex praecepto regulae jubemur habere cor unum et animam 
unam in Deo, justum est qui sub una regula et unius professionis voto vivi- 
mus, uniformes in observantiis canonicae religionis inveniamur, quatenus 
unitatem, quae interius servanda est in cordibus, foveat et repraesentet uni- 
formitas servata in moribus.

“Quoniam”, etc. Notandum quod constitutiones Praemonstratentium 
omnino eodem modo incipiunt, et ex hoc elicitur quod verum est quod 
constitutiones nostrae extractae sunt ab illorum constitutionibus, cum ipsi 
nos praecesserint: et hoc justum fuit. Praemonstratentes enim reformaverunt 
et auxerunt religionem beati Augustini, sicut Cistercienses beati Benedicti



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 195

religionem, et excedunt omnes illius religionis in vitae austeritatae, in obser- 
vantiarum pulchritudine, in discreto maximae multitudinis regimine per 
capitula generaba et visitationes, et hujusmodi. Proinde beatus Dominicus 
et fratres sui temporis, cum non potuissent obtinere a Domino Papa secun- 
dum fervorem conceptum novam et arctam regulam, et ab hoc repulsi pro­
posito elegissent regulam beati Augustini, non immerito cum illa regula de 
constitutionibus illorum qui alios illius ordinis excedebant, assumpserunt 
quod arduum, quod decorum, quod discretum invenerunt in ibis, si com­
putes reputarunt. Non contenti ibis alia multa superaddiderunt, et addere 
non cessant in capitibus annualibus, praerogativam ordinis beati Augustini 
sibi non solum doctrinam et praedicationis officio, sed et vitae vindicantes» 
(págs. 2-3).

En el lenguaje curial del siglo XIII, el »ordo secundum Deum et beati 
Augustini» distinguía los institutos canonicales de los monásticos, llamando 
generalmente a estos »ordo secundum Deum et beati Benedicti». Humberto 
dice que los Predicadores tomaron la regla y las constituciones de aquellos 
«que excedían a los demás» del orden canonical, tomando de ellos (los tales 
«sobreeminentes», se entiende que eran los premonstratenses), «lo más 
arduo, bello y discreto» que encontraron en ellos, asumiéndolo para su 
nuevo instituto, y sobreañadiendo en los capítulos generales anuales lo 
conveniente para el oficio de la predicación religiosa.

Acerca del hábito primitivo y la devoción Mariana 
de los Frailes Predicadores

Fr. Tomás Káppeli O.P. publicó en el Archivum Fratrum Praedicatorum, 
VI (1936), págs. 139-160, un Tractatus de approbatione Ordinis Fratrum 
Praedicatorum anónimo, que ya aparecía citado en documentos del siglo 
XIV. En él se lee que «scapulare caputio operuit caput, operit nos ante et a 
dorso; in parte superiori pars anterior et posterior iunguntur et abmo conin- 
guntur cum caputio» (pág. 153), a lo que nota Káppeli: «Qua descriptione, 
ut recte animadvertit Quétif (Cf. Quétif-Echard, Scriptores Ordinis 
Praedicatorum, I, 75, y H. Denifle en Archiv für Literatur- und 
Kirchengeschichte des Mittelalters, I (1885), pág. 204) confirmare scapulare 
tune non fuisse, ut in his temporibus, a caputio separatum». Más adelante, 
el autor del Tractatus dice: «cappa operiendis capiti inservit et corpori, in 
parte anteriori per apertam déficit, túnica brevior esse praecipitur» (págs. 
155-156), y Káppeli comenta: «Quibus iteaim patet caputium tune temporis 
a cappa separatum non fuisse» (cf. Denifle, loe. cit., pág. 205 y V, pág. 540).



196 Brian Fárrely

Cuanto a la devoción mariana el Tractatus recomienda un «cotidianum 
et speciale obsequium» a la Virgen: «Vultu cernuo et corpore prostrato die: 
Ave Maria, gracia plena, que [gratia] participor pro stipendio, die: Dominus 
tecum, qui precium ad me redimendum eidem prestitisse non dubito, bene­
dicta tu in mulieribus, cuius materna solicitudine tali habitu me indutum 
intelligo [se refiere al hábito recibido por el beato Reginaldo], et benedictus 
fructus ventris tui, cuius pascor suaviter salubri viatico» (pàg. 149).

La recitación de la «salutación angélica» era muy frecuente entre los cis- 
tercienses, y usada en la forma sucinta: las palabras del ángel de la anun­
ciación, más el saludo de Isabel. Se podía también recitar a coros: «Ave... 
plena» - «Benedicta... ventris tui». El nombre del Salvador es una adición pos­
terior, como asimismo la invocación de la Madre de Dios: «Sancta Maria... 
hora mortis nostrae», que procede del tiempo de la «peste negra» que asoló 
a Europa a mediados del siglo XIV.



¿Fue Santo Domingo de Guzmán canónigo premonstratense... 197

BIBLIOGRAFIA

Backmund, N., O. Praem., Monasticon Praemonstratense, 3 vols., Straubing, 1956.
Bartolomé de Trento O.P., De Vita S. Dominici et de corporis eiusdem traslatione, en 

Acta Sanctorum, I, Augusti, 1867, cols. 556-558.
Bedoueue, G., O.P., Dominique ou la grâce de la parole, Fayard-Mame, 1982.
Bernardo de León O. Praem., Libro quinto de la Chrónica general del Orden [...] de N. 

Sra. de Prémontré (ms.), Archivo del Monasterio de La Vid (AMV), PRE Lib. 14 bis 
(s. XVII/XVIII).

Bravo, J., O.Praem., Noticias demostratiuas [de] cómo S. Domingo de Guzmán fue 
canónigo de N.P.S. Norberto y prior del convento de la Vid] ms.), AMV, PRE Lib. 17 
(s. XVII/XVIII).

Carro, V.D., O.P., Domingo de Guzmán. Historia documentada, Madrid, Ed. OPE, 
1973.

Constantino de Orvieto O.P., Legenda S. Dominici, H.C. Schf.eben (ed.), en 
Monumenta Ordinis Praedicatorum Histórica (MOPH), XVI (1935), págs. 286-352.

Etienne de Bourbon O.P., Anecdotes Historiques, Légendes et Apologues d’Etienne de 
Bourbon, dominicain du Xllle. siècle, Paris, 1877.

Galmés L.-Gómez V. T., O.P., Santo Domingo de Guzmán. Fuentes para su conoci­
miento, Madrid, BAC, 1987.

Gelabert-Milagro-Garganta O.P., Santo Domingo visto por sus contemporáneos, 
Madrid, BAC, 1947.

Gerardus de Frachet O.P., Vitae Fratrum Ordinis Praedicatorum necnon chronica 
Ordinis ab anno 1203 usque ad 1254, B. M. Reichert O.P. (ed.), en MOPH, I 
(1896).

González, SR. C., O.P., Real Monasterio de Santo Domingo de Caleruega, Salamanca, 
Ed. S. Esteban, 1993.

Goovaerts, L, O. Praem., Écrivains, artistes et savants de l’ordre de Prémontré. 
Dictionnaire Bio-bibliographique, 4 vols., Bruxelles, 1899.

Heijman, H., O. Praem., Untersuchungen über die Praemonstratenser Gewohnheiten, 
en Analecta Praemonstratensia, 2 (1926), págs. 5-32 y 4 (1928), pág. 5 y sigs.

Hernándo del Castillo, F.-López, J., O.P., Historia general y vida de Santo Domingo y 
de su Orden de Predicadores, 2 vols., Madrid-Valladolid, 1584-1592.

Hugo, C. L., O. Praem., Praemonstratensis Annales, Pars I, (2 vols.), Nancy, 1734- 
1736.

Humbertus de Romanis, O.P., Legenda S. Dominici, A. Walz O.P. (ed.), en MOPH, XVI 
(1935), págs. 369-433.

— Expositio Regulae B. Augustini, en ID., Opera de vita regulari, J. J. Berthier O.P. 

(ed.), vol. I, Romae, 1889, págs. 43-643.
— Expositio Magistri Humberti super Constitutiones Fratrum Praedicatorum, en loc. 

cit., vol. II, Romae 1889, págs. 1-484.
Iturgaiz Ciriza, D., O.R, Caleruega. Primer lugar dominicano, Salamanca, Ed. S. 

Esteban, 1989-
Jordanus de Saxonia O.P., Libellas de principas Ordinis Praedicatorum, H. C. 

Scheeben, O.P. (ed.), en MOPH, XVI (1935), págs. 25-88.



198 Brian Fárrely

Lefevre PL. F.-Grauwen, W. M., O. Praem., Les Status de Prémontré au milieu du Xlle. 
siècle, Averborde, 1978.

Lippini, P., O.P., S. Domenico tristo dai suoi contemporanei, Bologna, ESD, 1982.
Loperraez, J. B., Descripción histórica del Obispado de Osma, 3 vols., Madrid, 1788.

Noriega, J. E. de, O. Praem., Dissertano Histórica de S. Dominico de Guzmàn Ordinis 
Praedicatorum Patriarcha, Canonico Augustiniano Praemonstratensi, in obser- 
vantissimo monasterio sanctae Mariae de la Vid, Salamanca 1723 (221 págs. e 
índice onomástico).

— Respuesta delIllmo. Sr. Dn.J.E. de N. a Dn. Joseph López Arguleta sobre su Apología 
por el mismo S. Domingo [del]Jacobeo (ms.), AMV, PRE Lib 17.

Núñez Marquez, V., Guía de la catedral del Burgo de Osma y breve Historia del 
Obispado de Osma, Madrid, 1949.

Palacios, F., Monasterios Medievales en S. Esteban de Gormaz, Burgo de Osma, 1977.
Pedro Ferrante O.P., Legenda S. Dominici, M. H. Laurent O.P. (ed.), en MOPH, XVI 

(1935), págs. 209-260.
Portillo, T., Instituciones del Obispado de Osma, Soria, 1985.
Rodericus Cerrato O.P., Vita S. Dominici, Fr. MAMACHI (ed.), en Annalium Ordinis 

Praedicatorum, Appendix, Romae, 1756, cois. 312-334.
Rojo, F. O.S.A., Monasterio de Santa María de la Vid, Burgos, 1966.
Stephanus de Salagnac O.P., De quattor in quibus Deus Praedicatorum Ordinem insig- 

nivit, T. Käpeli O.P. (ed.), en MOPH, XXIII (1949).
Theodoricus de Apolda O.P., Libellus de vita et obitu et miraculis S. Dominici et de 

Ordine quem instituit, en Acta Sanctorum, I, Augusti, 1867, cols. 558-625.
Thomas, A. M., O.P., De Oudste Constituties van den Dominicanen, Leuven, 1965.
Thomas de Cantimpré O.P., Bonum universale de apibus, Douai, 1605.
Vicaire, M.-H., O.P., Histoire de Saint Dominique, 2 vols., Paris, Cerf, 1957, 1982.
Saint Dominique ebanoine d’Osma, en Archivum Fratrum Praedicatorum (AFP), 

LXIII (1993), págs. 5-41.
Waefelghem, R. Van, O. Praem., Les premiers statuts de l’Ordre de Prémontré, en 

Analecta Ordinis Praemonstratensis (Bruxelles), 9 (1913).
Walz, A., O.P., Processus canonizationis S. Dominici apudBononíam, en MOPH, XVI 

(1935).
— Processus canonizationis S. Dominici apud Tholosam, en loc. cit.



Los remedios terapéuticos utilizados 
en las órdenes religiosas existentes 

en Madrid capital durante los 
siglos XVII, XVIII y XIX

María Elena del Río Hijas 
Madrid

Para la realización de este trabajo, nos hemos basado exclusivamente 
en la documentación que sobre las Ordenes Religiosas Femeninas y 
Masculinas, existe en el Archivo Histórico Nacional. La época de nuestro 
estudio comienza en el año 1600 y termina en el año 1836, con la desa­
mortización de Mendizábal.

No vamos a referirnos, a los llamados “remedios secretos”, que eran 
“ aquellos medicamentos de composición ignorada que eran preparados por 
individuos, profesionales o intrusos y que se difundían para la curación de 
las enfermedades"' sino a los remedios terapéuticos, que realizaban los 
cirujanos y los sangradores.

Los médicos durante los siglos XVII y XVIII, seguían con los remedios 
heredados de sus antecesores, siguiendo principalmente las teorías de 
Dioscórides y Galeno. La terapéutica se basaba en dietas, purgantes, san­
grías, baños y de una agresiva polifarmacia, pues los médicos galenistas 
seguían estas pautas: “En todo género de enfermedad, como regla firme y 
establecida, guardan y observan el método que siguen. Los primeros días, 1

1. Arquiola, E. 1989. Pautas terapéuticas durante el remado de Carlos III. pg:56-58



200 María Elena del Río Hijas

inmediatamente que son llamados a visitar al enfermo, disponían una 
ayuda de cocimiento común o caldo de puchero, con su poco de miel y 
aceite violado; después inmediatamente le mandan sangrar. En los días 
siguientes, disponen y alteran los humores con estos jarabes vulgares: v.g: 
de borrajas, de achicorias, de violetas, etc..y si entre tanto persiste el calor, 
y ven que la urina adquirió algún rubor, dicen: esta urina esta encendida 
y piden más sangría...Pero si la urina esta descolorida, al instante ordenan 
su medicamento purgante, o de manná, diatártaro, crémor de tártaro, 
sacharo rosáceo pérsico, electuario rosado, agua solutiva angélica...y 
cuando los accidentes tomar cuerpo, dicen con voz alta, ya con el medi­
camento purgante se ha descubierto la malignidad. Visto esto aplican luego 
vendosas sajadas y los vesicatorios; olvidándose de los epitemas, de la pie­
dra bezoar, de las margaritas, de las esmeraldas preparadas para socorrer 
al corazón; de tal manera que agotan de pedrería toda la India oriental y 
occidental..Si acaso el enfermo le acomete delirio...Cojen melones fríos, los 
parten y los escaban, y en forma de capacete se lo encasquetan en la cabe­
za. A los melones se siguen las ranas, los pollos, los pichones y los cacho- 
rritos abiertos por medio. Si acaso la enfermedad se alarga...Los medi­
camentos purgantes se repiten muchas veces, después varios cocimientos, 
caldos alterados, y esto por muchas semanas les mandan que los tomen, 
dándoles en algunos dias intermedios algunos jarabes magistrales..man­
dan que se abran fuentes, o en los brazos o en las piernas, y por último, 
aguardan a que venga la primavera, y los envían a los baños; y no apro­
vechando estos, que se vayan a otras tierras a tomar los aires...”2. Estos 
remedios eran en su mayoría ineficaces.

Comienza a tener un gran auge la medicina del agua, la hidroterapia, 
por lo que se aconsejaban constantemente los baños, y el beber diferentes 
clases de aguas.

El agua se bebía contra el dolor de garganta y anginas; para la bronquitis 
y para el estómago. Se colocaba una botella llena de agua fría encima de la 
cabeza, como remedio contra la insolación; el agua con sal y vinagre decí­
an cura el dolor de muelas; el agua de pozo se utilizaba para cortar las dia­
rreas; para la disentería se daba agua con pan quemado y se colaba para 
darlos a los enfermos; para las quemaduras, se echaba en siete aguas dis­
tintas un pedazo de tocino y el agua que curaba era la séptima; el agua con 
hojas de ricino, la utilizaban para provocar sudor y contra la rabia; el agua 
de fuente era buena para curar la amenorrea; durante cuarenta días se toma­
ba agua con cuatro cáscaras de nueces, para combatir la bronquitis; mez­
clada con estiércol de gallina, curaba la inflamación de hígado; hervida con

2. Arquiola, E. 1989. opus cit. pp:58-60.



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 201

cal y mezclada con aceite, les iba bien para las quemaduras; con petróleo, se 
utilizaba para matar piojos, friccionando la cabeza; el agua en la que han 
bebido gallinas, era buena para curar orzuelos; el agua de las goteras se uti­
lizaba para la erisipela; mezclada con diferentes plantas medicinales servía 
para combatir diferentes enfermedades, así por ejemplo: el agua de rosas, se 
utilizaba para combatir el dolor causado por los gusanos en la oreja y para 
las heridas de los ojos; el agua de hinojo, para fortalecer la vista; el agua de 
linaza, era purgante; el agua de tusílago se utilizaba contra la epilepsia; el 
agua de la lluvia bebida diariamente se usaba como emenagogo; el agua de 
cal, contra las quemaduras de la piel y contra la tiña; el agua de sauce, para 
embellecer la piel; el agua mezclada con aguardiente, combatía el histeris­
mo; el agua con zumo de uvas verdes, contra la epilepsia.

Tabla I

REMEDIOS UTILIZADOS

SIGLO XIII SIGLO XV SIGLO XVI

1. Baños 1 Dietas 1. Fricciones
2. Catárticos
3. Cataplasmas
4. Sinapismos
5. Cauterios
6. Fomentos
7. Leche de vaca
8. Leche de burra
9. Sangría

10. Sanguijuela
11. Ventosas

2. Emplastos 2. Fumigaciones

SIGLO XVII SIGLO XVIII SIGLO XLX

1. Enemas/lavativas
2. Leche de cabra
3. Purgas

5. Parches 
7. Vacunas

1. Agua mineral
2. Colirios
3. Gimnasias
4. Leche de yegua

1. Cervezas

F.de datos: Folch Jou, G (1972); Hitos Natera, M.F (1968) a) y b) 
Elaboración de la autora.



202 María Elena del Río Hijas

El agua se utilizaba mucho para lavar la piel en el tratamiento de las 
dermatosis. Paños empapados en agua fría, se colocaban en la frente de las 
personas con mucha fiebre, y así bajaba ésta.

El agua de habas, era buena para el bazo; el agua de berzas, para la 
gota; el agua salada se empleaba contra el meteorismo; el agua de azahar, 
se empleaba y se emplea, como sedante, el agua mineral, se utilizaba por 
sus propiedades medicinales3.

Los baños eran por inmersión, es decir, que consistían en sumergir y per­
manecer en el agua una parte o todo el cuerpo. Había por lo tanto varias 
clases de baños: generales y locales, según se sumerja todo o parte del cuer­
po. El baño general frío, si la duración es corta, es excitante; si es larga, es 
debilitante o deprimente. El baño general templado, calma el sistema nervio­
so. El baño general caliente, calma el sistema nervioso, produce mayor afluen­
cia de la sangre hacia la piel, excita las contracciones del corazón y acelera los 
movimientos respiratorios. Si se está demasiado tiempo en agua caliente, oca­
siona fatiga muscular, pesadez y somnolencia. Se segrega más sudor.

La hidroterapia también se aconsejaba para las neuralgias, las anemias, 
en las dispepsias, en las litiasis biliares, en las nefritis y sobre todo se usaba 
en las enfermedades dermatolológicas.

Cataplasmas, son medicamentos externos o cutáneos de aplicación 
local, destinados a ejercer una acción térmica sobre el lugar que se aplican. 
Su consistencia es pastosa y está compuesta de harinas o polvos inertes, 
mezclados con agua. Se emplean castaplasmas de fécula de patata y de 
harina de linaza. Cuando se añade polvo de mostaza, se llaman Sinapismos. 
Su acción es revulsiva. El polvo de mostaza se echa en papeles que son de 
cartulina basta y se aplican sobre la piel.

Cauterios, utilizados en algunas operaciones quirúrgicas, para curar rápi­
damente una enfermedad o afección situada superficialmente en la piel. La 
cauterización se hace por frío o por calor. En este caso son materiales que se 
calientan al fuego y se aplican a la piel. Produce destrucción de los tejidos, 
precipita las proteínas celulares y el exudado forma una escara (costra) que 
posteriormente se convierte en una cicatriz. También se hacía con frío, utili­
zando nieve y aplicándola sobre la herida. Producía los mismos efectos.

Colirios, son todas las sustancias medicamentosas líquidas, que se utili­
zaban para usos oftalmológicos.

Dieta, no solamente aplicada para adelgazar, sino también para evitar o 
curar problemas digestivos, hepáticos, renales, anémicos, diabéticos, etc..

3. Dubler, C.E. 1953. La materia médica de Dioscórides. pp: 273-276,303-305.



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 203

Fomentos, es un modo de medicación externa por el calor húmedo. Se 
mojan paños, franelas, toallas, pañuelos, etc..en agua caliente. Se escurren 
bien y se aplican localmente, se cubren luego con tela gruesa, franela, algo­
dón, etc..y luego encima hule o caucho, para evitar que se enfrie rápida­
mente. La piel antes de aplicarlos, se unta con vaselina, aceite de estramo­
nio, etc..para preservarla de posibles quemaduras.

Fricciones, es frotar una parte o toda la superficie del cuerpo, ejercien­
do una presión más o menos fuerte. Hay fricciones secas y húmedas. Las 
primeras se hacen con las manos, con un cepillo, o un trozo de lana o lien­
zo. Las segundas se hacen con aceites, alcoholes, pomadas, etc.. Las pri­
meras se usan como rubefacientes; las segundas tienen por objeto hacer 
que un medicamento sea absorbido a través de la epidermis.

Fumigaciones, procedimientos terapéuticos, que consisten en poner en 
contacto con la piel de una parte o de la totalidad del organismo (excepto 
la cabeza), los vapores de una sustancia medicamentosa sólida o líquida. 
Las fumigaciones pueden ser sólidas o líquidas. Las primeras se hacen 
como, por ejemplo con azufre, resinas diversas, etc..; las segundas se hacen 
con vapor de agua que lleva en suspensión aceites esenciales de diferentes 
plantas medicinales como por ejemplo, romero, tomillo, etc..

Gimnasia, es por supuesto terapéutica. Ejercicios para fortalecer la mus­
culatura o para movilizar las articulaciones.

Lavativas o enemas, que se utilizan por via rectal, para favorecer la sali­
da de heces fecales retenidas durante cierto tiempo en el intestino grueso. 
El agua debe llevarse hasta ebullición y se suele emplear sola, o adiciona­
da con aceite, glicerina, etc.. Otras se preparan con cocimientos de malva­
visco, tomillo, lino, etc.

Leche de burra, se utilizaba contra la epilepsia; las afecciones bronquiales; 
afecciones pulmonares; afecciones de los órganos genitales; nutriente, etc..

Leche de cabra, se utilizaba para las afecciones de garganta; esta misma 
leche cuajada con zumo de limón, fortalecía los pulmones; nutriente; afec­
ciones pulmonares; se tomaba durante cuatro semanas, en primavera y 
otoño, para combatir la tuberculosis pulmonar; contra la ictericia y la toma­
ban también las personas alérgicas a la leche de vaca, etc..

Leche de vaca, se utilizaba como nutriente; la leche de vaca que ha pari­
do por primera vez, con su saliva y tomada en ayunas, borraba las manchas 
de la piel, los angiomas y las manchas hepáticas; cuajada se utilizaba para 
detener las hemorragias nasales; cocida era buena para combatir la tos; con 
zumo de llantén, servía para curar heridas; recién ordeñada se daba como 
emenagogo; antidiarreica; febrífuga.



204 María Elena del Río Hijas

Leche de yegua, se utilizaba como antidiarreica.
Purgantes, medicamentos que se administran por via oral, que se utili­

zaban para provocar la evacuación intestinal. Actualmente se utilizan los 
laxantes.

Referente a las sangrías, ya desde el siglo XI, la medicina se apoyaba 
casi exclusivamente en el arte del sangrador.

Cuando una persona padecía, por ejemplo, dolor de muelas, no iba al 
médico, acudía al sangrador, que le aplicaba sanguijuelas o le practicaba 
una incisión en el cuello. Con la pérdida de sangre, era frecuente que tuvie­
ra una mejoría en su dolor físico. La sangría induce en el organismo una 
modificación que lo altera profundamente, tanto en su constitución anató­
mica como en sus funciones. Disminuye la masa sanguínea, y por consi­
guiente el número de hematíes; disminuye también la proporción de ele­
mentos sólidos de la misma; aumenta la proporción relativa del suero, 
sufriendo éste alteraciones que la hacen adquirir un color opalino, es decir 
que la sangre se diluye. Por lo que la sangría hay que hacerla con mucho 
cuidado y tiene muchos efectos secundarios. Hay que aplicarla sólo cuan­
do hay más ventajas que inconvenientes.

Actualmente vemos que las ventajas son mínimas y transitorias y que 
los inconvenientes son duraderos y pueden agravar una enfermedad. En las 
mujeres debe de sangrarse poco y en menor cantidad que a los hombres y 
no hacerse en hombres debilitados, escrofulosos o linfáticos. Tampoco se 
puede sangrar en los casos en que haya enfermedad crónica o infecciosa, 
dado que los efectos secundarios son imprevisibles. Actualmente tiene indi­
caciones muy limitadas (por ej. en la policitemia vera y en el cor pulmona­
le crónico descompensado que cursa con policitemia secundaria).

Las sanguijuelas, son gusanos cilindricos pertenecientes a la clase de los 
Anélidos, a la familia de los Hirudínidos. Tienen por regla general el cuerpo 
oblongo, estrecho, deprimido por delante y obtuso por detrás, formado por 
95 anillos iguales, lisos o granulados. Todas las especies de sanguijuelas, pue­
den utilizarse en Medicina con objeto de sustraer localmente la sangre, las más 
utilizadas fueron la sanguijuela verde u oficial y la sanguijuela gris o medici­
nal. Se utilizaban para combatir ciertas inflamaciones de inusitada violencia o 
exagerada intensidad. Se solían colocar en las fosas nasales, boca, cuello del 
útero, orejas, etc... Al dejar señales, se evitaba ponerlas en cara, cuello, manos 
y antebrazos. Estaban colocadas de media hora a dos horas. Se calcula que 
una sanguijuela extrae de 15 a 16 gramos de sangre. Teniendo en cuenta este 
dato, no se debían de poner en un adulto más de 18 a 20 sanguijuelas.

¿Tenían en los siglos anteriores conocimientos sobre el efecto de las 
sangrías y sanguijuelas? No, pero pensaban que era lo más indicado, ya que 
seguían las teorías médicas de la época.



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 205

Ventosas, es un artificio para enrarecer el aire donde se coloca, se 
adhiere a la piel del enfermo y origina una afluencia de sangre con la con­
siguiente revulsión de la parte tratada. Se solía y se suele emplear en la 
parte posterior del tórax y en la zona lumbar f

Tabla II
REMEDIOS UTILIZADOS EN LAS ORDENES RELIGIOSAS FEMENINAS 4

Orden Convento/Monasterio Siglo Remedios

Agustinas Stra. Ma Magdalena XVII
XVIII

1. Sangría
2. Sanguijuela

Bernardas Concepción XIX 1. Baños
2. Cerveza
3. Leche de burra
4. Sangría
5. Sanguijuela

Bernardas Ntra. Sra.Piedad XVIII
XIX

1. Agua mineral
2. Baños
3. Cerveza
4. Lavativas
5. Leche de burra
6. Sangría
7. Sanguijuela

Carmelitas
descalzas

Sta. Teresa XVII
XVIII

1. Colirios
2. Leche de burra
3. Sangría
4. Sanguijuela

Dominicas Sta. Catalina XVIII 1. Purgas
2. Sangría
3. Sanguijuela

Clarisas Consolación XVII 1. Sangría

Clarisas Ntra.Sra. Angeles XVIII 1. Leche de burra
2. Sangría
2. Sanguijuela

Clarisas Salutación XVIII 1. Sanguijuela
2. Sangría

Trinitarias
descalzas

San Ildefonso XVIII 1. Sangría

Elaboración de la autora.

4. Cubells, A. y Llucii, J. 1953. Manual del practicante. pp:121,144-152,359-360,373,376- 
380,381-386,387-390



206 María Elena del Río Hijas

Estudiando la Tabla I, vemos que en el global de estos Conventos y 
Monasterios, según la documentación consultada en el A.H.N. usaban por­
centualmente los remedios siguientes:

Tabla III 
SIGLO XVII

REMEDIO %

1. Sangría 66.6
2. Colirios 33.3
3. Purgas 33.3

Tabla IV 

SIGLO XVIII

REMEDIO %

1. Sangría 80.0
2. Sanguijuela 80.0
3. Leche de burra 40.0
4. Agua mineral 20.0
5. Purgas 20.0

Tabla V 

SIGLO XIX

REMEDIO %

1. Baños 33.3
2. Cerveza 33.3
3. Leche de burra 33.3
4. Sangría 33.3
5. Sanguijuela 33.3
6. Lavativa/enema 16.6

Elaboración de la autora.

Destaca el Monasterio de Nuestra Señora de la Piedad, de las Bernardas, 
de las que se han encontrado 7 remedios; le sigue a continuación el 
Monasterio de la Concepción de las Bernardas, con 5 remedios utilizados. 
Al no haber encontrado datos consecutivos año tras año, sólo podemos 
citar los remedios encontrados y deducir de ellos, que las Religiosas pre-



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 207

sentaban problemas digestivos, oftalmológicos, afecciones pulmonares, 
dérmicas y las propias de la época para lo que utilizaban sangrías y san­
guijuelas. El que una Orden presente más Remedios, no implica necesaria­
mente que tuviera más enfermas, sino que hay más libros en el Archivo de 
esa Orden y por eso hay más datos.

Tabla VI
REMEDIOS UTILIZADOS EN LAS ORDENES RELIGIOSAS MASCULINAS

Orden Convento/Monasterio Siglo Remedios

Agustinos Doña María de Aragón XVII 1. Baños
XVIII 2. Lavativas
XIX 3. Leche de burra

4. Purgas
5. Sangría
6. Sanguijuela

Agustinos San Agustín XVIII 1. Sangría
recoletos 2. Sanguijuela

Basilios San Basilio XVII 1. Sangría
2. Sanguijuela

Clérigos Espíritu Santo XVII 1. Sangría
menores 2. Sanguijuela
Regulares 3. Ventosas

Filipenses San Felipe Neri XVII 1. Purgas
2. Sangría
3. Sanguijuela

Jesuítas Colegio Imperial XVIII 1. Baños
2. Leche de burra
3. Sangría
4. Sanguijuela

Jesuítas Noviciado “San Ignacio’’ XVII 1. Leche de burra
XVIII 2. Leche de cabra

3. Leche de vaca
4. Purgas
5. Sangría
6. Sanguijuela
7. Ventosas



208 María Elena del Río Hijas

Tabla VI 
(Continuación)

Orden Convento/Monasterio Siglo Remedios

Dominicos Ntra.Sra. de Atocha XVIII 1. Leche de yegua

Franciscanos San Francisco XVIII 1. Cataplasmas
menores 2. Leche de burra
observantes

Hospitarios Antón Martín XVII 1. Baños
San Juan 2. Fricciones
de Dios 3. Fumigaciones

4. Sangría

Jerónimos San Jerónimo XIX 1. Baños
2. Sangría

Mercedarios Na.Sra.del Carmen XVIII 1. Baños
2. Cervezas
3. Fricciones
4. Lavativas
5. Leche de burra
6. Leche de cabra
7. Parches
8. Sangría
9. Sanguijuela

10. Sinapismos

Trinitarios Stma. Trinidad XIX 1. Leche de burra
2. Sangría
3- Sanguijuela

Trinitarios Jesús XVIII 1. Sangría

Elaboración de la autora.



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 209

Destaca el Convento de Nuestra Señora del Carmen, de los 
Mercedarios, de los que hemos encontrado 10 remedios; seguido del 
Noviciado, de los Jesuítas, con 7 remedios; y del Convento de Doña María 
de Aragón, de los Agustinos, con 6 remedios. Usaban porcentualmente los 
siguientes remedios:

Tabla VII 
SIGLO XVII

REMEDIO %

1. Sangría 77.7
2. Sanguijuela 55.5
3. Purgas 33.3
4. Baños 22.2
5. Leche de burra 22.2
6. Ventosas 22.2
7. Fricciones 11.1
8. Fumigaciones 11.1
9. Lavativas 11.1

10. Leche de cabra 11.1
11. Leche de vaca 11.1

Tabla VIII 
SIGLO XVIII

REMEDIO %

1. Sangría 40.0
2. Sanguijuela 33.3
3. Leche de burra 26.6
4. Baños 20.0
5. Lavativas 13.3
6. Leche de cabra 13-3
7. Purgas 13.3
8. Cataplasmas 6.6
9. Cervezas 6.6

10. Fricciones 6.6
11. Leche de vaca 6.6
12. Ventosas 6.6
13. Parches 6.6
14. Sinapismos 6.6

Elaboración de la autora.

14



210 María Elena del Río Hijas

Tabla IX 
SIGLO XIX

REMEDIO %

1. Sangría 36.4
2. Baños 27.3
3. Sanguijuela 27.3
4. Leche de burra 27.3
5. Lavativas 18.2
6. Cervezas 9.1
7. Fricciones 9.1
8. Leche de cabra 9.1
9. Parches 9.1
lO.Purgas 9.1
11.Sinapismos 9.1

Elaboración de la autora.

CONCLUSIONES

1. —En los Religiosos podemos comprobar, que en líneas generales uti­
lizaban los mismos remedios que las Religiosas, luego las enfermedades 
que padecían eran similares.

2. —Comparando los datos de la Tabla II con la Tabla VI, vemos que en 
las Ordenes Religiosas Masculinas se han encontrado 16 remedios diferen­
tes y en las Ordenes Religiosas Femeninas, se han encontrado 9-

3. —En ambos sexos, predomina el uso de las sangrías, disminuyendo 
progresivamente a lo largo de los siglos; las sanguijuelas son el segundo 
remedio más utilizado y también va disminuyendo progresivamente; 
referente a los otros remedios contemplamos como aumentan los baños, el 
tomar leche de burra y la utilización de lavativas o enemas. Lo mismo ocu­
rría en la sociedad civil por lo que no es de extrañar la abundancia de ciru­
janos y sangradores que había en Madrid en la época de nuestro estudio5 y 
éstos mismos eran los que atendían las diferentes Comunidades religiosas,

4. —Referente a la documentación encontrada en el A.H.N., hemos 
encontrado más datos en los Religiosos que en las Religiosas, y esto se debe 
a varios factores, entre ellos el que hay más documentación de los hombres 
que de las mujeres, pues se incautaron más libros y documentación de 
ellos, debido a las circunstancias propias de la guerra de la Independencia, 
de la desamortización, de las exclaustraciones, etc..

5. Río Hijas, Ma. E. del. 1991. Tesis doctoral, pp: 390,391.



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 211

BIBLIOGRAFIA

1. —Arquiola, E. 1989. Pautas terapéuticas en España durante el reinado de Carlos III.
An.R.Acad.Farm. 55. pp: 56-60.

2. —Cubells, A. y Lluch, J. 1953- Manual del practicante. Tomo II.Cirugía y Medicina.
pp: 121,144-152,359,360,373,376-380,381-386,387-390.

3. —Dubler, C. E. 1953- La materia médica de Dioscórides. Vol I. Transmisión medie­
val y renacentista. pp:273,274,275,276,303,304. Barcelona.

4. —Folch Jou, G. 1972. Historia de la Farmacia. pp:245,297,298. Imprenta Alonso.
Madrid.

5. —Hitos Nateras, M. P. 1969. a) Indice de los manuscritos existentes en la Biblioteca
Nacional de Madrid, de interés a la Historia de la Farmacia y Ciencias afines, con 
buenos comentarios de su contenido. Bol.Soc.Esp.Hist.Farm. XIX.(74,75,76). pp: 
50-67,120-128,155-176.

6. —Hitos Nateras, M. P. 1969. b) opus cit. Bol.Soc.Hist.Farm. XX.(77,79,80). pp: 26-
35,108-126.164-166.

7. —Río Hijas, M2 E. 1991. Tesis doctoral “Estudio de diversos aspectos sanitarios en
Madrid capital, durante los siglos XVII, XVIII y XIX, según la documentación 
referente a las Ordenes Religiosas existente en el Archivo Histórico Nacional", pp: 
301-322. Fac. Farmacia. Dpt2 de ciencias sanitarias y médico-sociales.Universidad 
de Alcalá de Henares.

FUENTES DOCUMENTALES

ORDENES RELIGIOSAS FEMENINAS 

Agustinas

Convento de Santa María Magdalena:
A.H.N.Sección de Clero, libro 6892. fol: 5,6.
A.H.N. ibidem, legajo 3720. ns 25,26.

Bernardas

Monasterio de la Concepción:
A.H.N. Sección de Clero, libro 712 S/F.

Monasterio de Na. Sra. de la Piedad: 
A.H.N. Sección de Clero, libro 7213 S/F.



212 María Elena del Río Hijas

Carmelitas descalzas

Convento de Santa Teresa:
A.H.N. Sección de Clero, libro 7143 S/F. 
A.H.N. ibidem. legajo 2832. nQ 4

Dominicas

Convento de Santa Catalina:
A.H.N. Sección de Clero, libro 8043 S/F.
A.H.N. ibidem. libro 7286 bis (año 1761).fol: 108.

Franciscanas clarisas

Convento de la Consolación:
A.H.N. Sección de Clero, legajo 3946.

Convento de Ntra. Sra. de los Angeles:
A.H.N. Sección de Clero, legajo 3931. n2 TI (n2 2).

Convento de Ntra. Sra. de la Salutación:
A.H.N. Sección de Clero, libro 7448. fol: 36.
A.H.N. ibidem. legajo 3954.

Trinitarias

Convento de San Ildefonso:
A.H.N. Sección de Clero, libro 19847. n2 19.

ORDENES RELIGIOSAS MASCULINAS

Agustinos

Convento de Doña María de Aragón:
A.H.N. Sección de Clero, libro 8043 S/F.
A.H.N. ibidem. libro 8035.
A.H.N. ibidem. libro 8042. fol: 31v,49,64,64v,78v,92v,126,l4lv,150)156v. 
A.H.N. ibidem. libro 8039. fol:27.



Los remedios terapéuticos utilizados en las órdenes religiosas... 213

Agustinos recoletos

Convento de San Agustín:
A.H.N. Sección de Clero, libro 6819. fol:28. 
A.H.N. ibidem. legajo 3738.

Basilios

Monasterio de San Basilio:
A.H.N. Sección de Clero, libro 6942. fol:3,33,49v,71.

Clérigos menores regulares 

Casa del Espíritu Santo:
A.H.N. Sección de Clero, libro 19323. fol:22,50,60,68v)113v,152v, 
Resto del libro S/F.

Compañía de Jesús 

Colegio Imperial:
A.H.N. Sección de Clero. (Jesuítas), legajo 760.
A.H.N. ibidem libro 118 S/F.

Noviciado San Ignacio:
A.H.N. Sección de Clero. (Jesuítas), libro 140. fol: 1,2,3,4. 
A.H.N. ibidem. libro 62 S/F.

Dominicos

Convento de Na. Sra. de Atocha: 
A.H.N. Sección de Clero, legajo 3180.

Filipenses

Casa del Oratorio de San Felipe Neri:
A.H.N. Sección de Códices y Cartulario (Clero). ns 12542. fol:60,l69,170,170v.



214 María Elena del Río Hijas

Franciscanos menores Observantes

Convento de San Francisco:
A.H.N. Sección de Clero, libro 8501 S/F.

Hospitalarios de San Juan de Dios

Flospital de Antón Martín:
A.H.N. Sección de Estado. ns 3136 y 4610.

Jerónimos

Monasterio de San Jerónimo:
A.H.N. Sección de Clero, libro 7486. fol:32.

Mercedarios

Convento de Na. Sra. del Carmen. 
A.H.N. Sección de Clero, libro 6978 S/F.

Trinitarios 

Convento de Jesús:
A.H.N. Sección de Clero, legajo 4239.

Convento de la Sima. Trinidad:
A.H.N. Sección de Clero, libro 7989. fol:4. 
A.H.N. ibidem. legajo 4228.

GLOSARIO DE ABREVIATURAS

A.H.N Archivo Histórico Nacional
S/F Sin foliar
V folio vuelto
ibidem lo mismo
opus cit. obra ya citada

TRABAJO PRESENTADO POR MARIA ELENA DEL RIO HIJAS. DRA. EN FARMA­
CIA. (CENTRO CIENCIAS MEDIOAMBIENTALES. C.S.I.C.) MADRID



Terceros Dominicos: Una experiencia 
de vida cristiana durante los siglos 

XVII y XVIII en Caracas.

Antonio Bueno, O.P. 
Caracas (Venezuela)

Introducción

Abordar en este momento lo que fueron, a partir del siglo XVII, los 
Terceros Dominicos en Caracas tiene su interés, no sólo por lo que afecta 
a la vitalidad espiritual de nuestra Ciudad Capital, sino por los aportes que 
en torno a su propia historia, de la Ciudad y de la Iglesia conlleva.

No se trata de un trabajo exhaustivo, sino de un apunte para la historia 
y comunicación de un primer esfuerzo investigador sobre los dormidos 
datos de un exiguo archivo.

Otras investigaciones y por otros medios nos darán a conocer un poco 
más de esta Asociación laical.

1. Orígenes y configuración.

Los Dominicos se habían establecido en la ciudad de Santiago de León 
de Caracas en los finales del siglo XVI. Durante el siglo XVII, lentamente, 
van consolidando su presencia y con ella las Asociaciones propias de la 
Orden: Cofradía del Rosario, de la que hay constancia de su vigor en 1641; 
Cofradía del Dulce Nombre de Jesús, de la que era entusiasta propagandis­



216 Antonio Bueno

ta el Contador Simón Bolívar, en 1600. La última en hacerse presente fue la 
Tercera Orden de Penitencia de Santo Domingo.

La existencia de esta Tercera Orden, con una configuración oficial, hay 
que buscarla en la intervención del Maestro General de la Orden de 
Predicadores, Fr. Munio de Zamora, el 12 de Mayo de 1285. Se trataba de 
canalizar la efervescencia laical que en torno a los frailes mendicantes había 
surgido. Honorio IV los aprueba el 28 de Enero de 1286.

Años antes habían vivido una seria amenaza, al ser percibidos con no 
poco temor de algunos, como una fuerza desestabiliza dora. Incluso 
Inocencio IV (1243-1254), que con la Bula “Etsi Animarum“ de 21 de 
Noviembre de 1253 quiso acallar la alarma, entre otras cosas decía: ”están 
ya perjudicando el equilibrio general de las fuerzas de la Iglesia“. Su suce­
sor, Alejandro IV, anuló la bula anterior y apoyó tanto a los Mendicantes 
como a sus Terceras Ordenes.

En Caracas inician su andadura de forma oficial el 28 de Marzo de 1689- 
Su erección canónica tiene lugar el 2 de Julio de ese mismo año, cuando 
Fr. Juan de Olivera, Vicario General extiende sus Letras de Aprobación. Las 
mismas responden a una solicitud hecha por el grupo inicial, a cuyo fren­
te, como Director, se encontraba Fr. Manuel de Santa María.

El Convento de San Jacinto está en sus mejores momentos. Es un 
Centro de Estudios de reconocida solvencia. Junto a la docencia, comien­
za a desarrollar una presencia misional en los Valles de Barlovento. La 
vida conventual está en plena lozanía y es uno de los notables conventos 
de la Provincia de Santa Cruz de las Indias. No es de extrañar que en este 
momento los seglares se incorporen, como de hecho lo hacen y con gran 
pujanza espiritual.

La Comunidad está integrada en 1689 por unos treinta religiosos y una 
parte de ellos aparecen firmando un pacto de mutuo apoyo espiritual con 
los primeros terciarios dominicos. Entre ellos se encuentran:

Fr. Juan de Olivera, Visitador General,
Fr. Diego de Villafranca, Prior,
Fr. Juan Sánchez, Subprior,
Fr. Franco de la Mata, Lector,
Fr. Luis Cordero, Lector,
Fr. Franco de Medina, Presentado,
Fr. Manuel de Santa María, Lector de Teología,
Fr. Antonio (el apellido ilegible por un roto en la página),
Fr. Luis González,
Fr. Matías Domínguez,
Fr. Pedro de Oxeda,
Fr. Luis de Brito, Maestro de Novicios,



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 217

Fr. Diego Sarmiento, Presentado,
Fr. Domingo del Rosario,
Fr. Alonso Martinez'.

Con estos frailes dominicos, entre otros que ciertamente pertenecían a 
la Comunidad y que también tienen una presencia significativa en la 
Ciudad, como es el caso de Fr. Francisco de Silva, Maestro en Sagrada 
Teología, mantiene una cordial relación lo más significado de la sociedad 
colonial, que por otro lado viene a ser la vecindad del Convento de San 
Jacinto. Serán ellos los que integren la primera comunidad laical dominica­
na de Venezuela.

El Vicario General, Fr. Juan de Olivera, encomienda el asunto de la 
Tercera Orden a Fr. Manuel de Santa María, como él mismo refiere: "Nos fr. 
Manuel de Sta María, lector de theologia, Maestro director de la tercera 
orden de penitencia de Nro. glorioso Pathriarca Sto. Domingo, en virtud de 
la concesión y (...) que tenemos para este negocio por N. M. R. P. M. Fr. Juan 
de Olivera Visitador y vicario general dignísimo de esta Provincia de Santa 
Cruz de las Yndias...“1 2. No se recoge en las Actas la noticia expresa del 
momento en que comienzan a darse los primeros pasos para el estableci­
miento de los Terciarios Dominicos en la Ciudad. Que debió ser con 
anterioridad a la fecha de 28 de Marzo de 1689 parece desprenderse del 
hecho de ser ya profesos algunos de los que integran la Consulta.

La configuración de la Tercera Orden, con separación de oficios y con 
una doble estaicturación, masculina y femenina, aparece ya en esta prime­
ra Consulta con fecha de 2 de Abril. Allí se mencionan al Capitán Don Juan 
de Villegas, como Prior y al también Capitán Don Pedro Rengifo, como 
Subprior. En forma colegial se hace la convocatoria “bisimos convocatoria 
de los hermanos terceros“3

La configuración básica de la Tercera Orden contemplaba:

— Un Director espiritual, que era siempre un fraile 
Dominico, o en su defecto, un presbítero.

— Un Prior, siempre seglar.
— Un Subprior,
— El Maestro de novicios,
— Un Secretario,
— Un Tesorero,
— Un Mayordomo.

1. Arch. de San Jacinto. Libro 11 de la Tercera Orden de N. P. S. Domingo. 1689. fol. 9
2. Ibid., fol. 1
3 Ibid.



218 Antonio Bueno

Por la lectura de esta primera Acta se constata la inexistencia de la 
mayor parte de los oficios, con lo cual se confirma que se están consoli­
dando las estructuras mínimas de la Tercera Orden.

Entre los convocados no profesos hallamos a:

“Ldo. Cosme Díaz, presbítero,
Capn D. Diego de Guevara,
Capn D. Franco Elgueta,
Rex. Dn Franco Gil del Valle,
Capn Dn. Luis Blanco de Villegas,
el Sr. Dn. Luis Blanco, Alcalde Gobernador,
al Ldo. Don Franco de Mendoza, presbítero,
al Capn D. Joseph de Medina,Rex.,
al Capn D. Antonio de laya, Rex.,
a el Alférez D. Franco de Villegas,
a D. Pedro de Herrera,
al Ldo D. Nicolás Romualdo de Herrera,
y al Capn D. Melchor de Anteran,
a D. Joseph Casorla,
y al Capn D. Franco de Bolibar,
a el Alférez D. JuB de Herrera.

A este grupo, con dispensa de la norma establecida sobre la edad 
(mayores de 25 años),se le integra mediante el compromiso formal, a tra­
vés del cual vienen a ser miembros de la Orden de Predicadores, en su 
rama seglar: “a todos los quales damos la profesión, constándonos la bolun- 
tad de... (espacio dañado) mujeres y quedo hecha la hermandad”4 5. Entre 
los firmantes de esta Consulta aparece el castellano de La Guayra, Donjuán 
de Arechederra.

Tenemos, pues, el grupo humano, en sintonía espiritual con los Frailes 
Predicadores y bajo la guía ejemplar de Santo Domingo de Guzmán, al que 
llamarán Padre. Integrados en la dinámica democrática de la Orden, con 
experiencia participativa de gobierno a través de los Cabildos municipales, 
fijarán el día de Año Nuevo para celebrar sus elecciones.

En esta primera Consulta del 2 de Abril se efectúan las elecciones de los 
oficios que han determinado existan en la hermandad caraqueña: Secretario 
y Mayordomo. Copiamos literalmente los acuerdos tomados:

"En virtud de la segunda en qe se pide Secretario de común consenti­
miento nombramos al lisenciado D. Nicolás de Herrera.

4. Ibid., fol. 3 v.
5. Ibid., fol. 3 v. y 4



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 219

En virtud de la tercera nombramos maiordomo al Ido Cosme Diaz 
presbítero para que su dignidad Sacerdotal muestre lo exemplar y aquila­
tado de este oficio de maiordomo de donde pende todo el regimen de nra. 
hermandad"6 7.

El catorce de Agosto de 1690 se abría el Capítulo Provincial de la 
Provincia de Santa Cruz de Indias, reunido en el Convento de San Jacinto. 
Al Capítulo y a su definitorio acude Don Juan de Arechederra, prior de los 
Terceros y en nombre de toda la Hermandad, para presentar las 
Constituciones que han redactado, añadiendo además algunas súplicas. Las 
miras son amplias y tienen como objetivo recibir la confirmación del mismo 
Maestro General. Así se lo hace saber a la Consulta:

“. ..el que saliese por meritismo Provyal ademas de haver de aprobar nras 
nuevas Constituznes abra de embiar a los reynos de la Uropa su procurador 
general como siempre sea de uso y costume y quede ofrecerse a esta Sta 
hermd el poder solicitar algunas gracias especiales ademas déla de la con- 
firmazon y aprobación y a la (...) representar alM. R. Pe Provyal que salie­
re y al docto y Rmo definitorio algunas suplicas...“1.

Las suplicas consistieron en:

• Que el Provincial renueve la confirmación de los nuevos estatutos 
que otorgó Fr. Juan de Olivera.

• Nombramiento de Fr. Luis Cordero como Maestro Director de los 
Terceros.

• Que en conformidad con la oferta que le tienen hecha los frailes de 
San Jacinto, puedan tener capilla propia en el sitio que se le asigne.

• Que en las festividades puedan ocupar la sagrada cátedral alguno de 
los eclesiásticos terciarios, en razón de ser de muy significadas letras.

• Que logren por medio del Maestro General de la Orden que el Papa 
les conceda tener altar privilegiado en favor de las ánimas del purgatorio8.

• Y un Jubileo plenario el día 28 de marzo de cada año con ocasión de 
la erección de la Tercera Orden a quienes visiten la Capilla de terceros.

El 22 de Agosto responde el Provincial Fr. Juan de San Joseph, junto con 
Definitorio. La cordialidad y cercanía es lo que predomina en las relacio­
nes, como se desprende de los términos de la respuesta: “...atendiendo nos 
al cariño y amor... les concedimos todas las suplicas...“9. Señalan al mismo 
tiempo algunas precisiones a la gestión que solicitan: “...q N. Rmo no hace

6. Ibid., fol. 4
7. Ibid., fol. 16
8. cf. Ibid., fol. 16 v.,17 y 18.
9. Ibid., fol 16



220 Antonio Bueno

laspetizones de gracias e yndulgencias a su Santd. pertenese si al R. P. difi- 
nidor...“'0. Terminan encomendándose a las oraciones de los Terceros 
“para q Dios nro Sr a todos nos consuele...

2. Proyección espiritual

El P. Guillet, en Carta fechada el 7 de Marzo de 1933 dice: ’’Hay un ter­
cer modo de pertenecer, con toda verdad, a la Orden de Santo Domingo, 
cuando una persona es llamada y entra en la Tercera Orden, sale espiri­
tualmente del mundo. Siendo, por tanto, el Terciario un religioso que vive 
en el siglo, deber observar una Regla, tendrá Superiores a quiénes obedecer 
y vocación de apóstol a la cual deber corresponder en todos sus actos“'2.

Junto a los estatutos generales, la hermandad caraqueña manifiesta un 
especial deseo de añadir algunas normas que fijen lo que ha de ser su vida. 
A mi juicio es suficientemente revelador las motivaciones que recoge el 
texto de la primera Consulta:

“Ha sido el Señor serbido por su infinita misericordia de abemos hasis- 
tido con los afectos de Padre y la exselsa emperatriz de los Angeles M- 
Santisima con procordiales cuidados de Madre y constante patrocinio se ba 
fecundado y crecido el numero de nros hermanos y hermanas, y abiendo 
(...) encendido los corazones en el santo amor y deceosos de la salvación de 
sus almas, emos jusgado no sin pequeño fundamento qe decearan los her­
manos demas de las Comunes leies de su Constitución, determinar algunos 
puntos, establecer algunos establesimtos o leies municipales concernientes a 
la buena conserbacion y buen gobierno y especialmte para la resta distri­
bución de los bienes que ubiere nra Santa Hermandad...

Tres son los aspectos de la vida de la Tercera Orden que contemplan:

• Buena conservación, se sobreentiende que se trata del espíritu que 
deber animar a los terceros y terceras.

• Buen gobierno de la hermandad.
• Recta distribución de los bienes.

La razón última de todos sus afanes se contiene en la afirmación que 
motiva la propuesta y que sustenta la aprobación de la Consulta: “A lo que 
oida la propuesta con reherente amor y con humilde deceo de acertar pru- 10 11 12 13

10. Ibid.
11. Ibid.
12. Guillet, Fr. MartIn. Carta de 7 de Marzo de 1933 en “Los Laicos en la Orden de 

Predicadores“ Bogotá, 1987, pg. 85.
13. Arch. de San Jacinto. Libro II de la Tercera Orden de N. P. S Domingo. 1689. fol. 1



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 221

dentemente respondieron los hermanos qe deceaban mucho su conserba- 
cion y gobierno, y la salvación de sus almas

Encontramos las mismas disposiciones reseñadas en las Letras de 
Aprobación, otorgadas en Caracas el 2 de Julio de 1689- Los acuerdos toma­
dos han remitidos al Vicario General por Fr. Manuel de Santa María y a la 
vista de ellos se dice lo siguiente:

“...y abiendonos todo parecido congruente y bien ordenado al bien de 
las almas y serlo (...) del agrado del Divino Redemptor, y como consta de 
las sanctas disposiciones y sanctos deseos qe se adbierten en la anteceden­
te consulta...

Las determinaciones sobre la vida espiritual de los Terciarios caraque­
ños venía a complementar la Regla común aprobada por Eugenio IV con la 
Bula “Provisionis“ de 14 de Mayo de 1439.

Dicha Regla consta de XXII capítulos. Los cinco primeros recogen 
cuanto se refiere a las condiciones de ingreso, aceptación, vestición del 
hábito, profesión y permanencia en este estado de vida. Del sexto al nove­
no contienen lo que atañe a la vida de piedad. El décimo trata sobre la reve­
rencia a los Prelados y a sus Iglesias. Desde el décimoprimero al décimo- 
cuarto explícita los modos de penitencia y la conducta en la vida social. El 
décimoquinto trata del cuidado de los enfermos. El décimosexto prescribe 
los sufragios por los difuntos.Los capítulos décimoseptimo y décimoctavo 
contienen lo tocante a los oficios de Prior/a. Sobre la corrección fraterna 
versa el décimonoveno. Y por fin los tres últimos tratan de la Consulta, dis­
pensas y obligación de la guarda de la Regla14 15 l6.

Nuestros Terceros, con el mismo espíritu de los demás miembros de la 
Orden de Predicadores, estaban llamados a vivir esta Regla como “hijos 
libres bajo la ley de la gracia“, lo que significa, y explícitamente se dice, que 
no estaban obligados bajo pecado a la guarda de la misma.

El estatuto redactado por los hermanos terceros, a cuyo frente está en 
ese momento Don Juan de Arechederra, revela perfectamente cómo es el 
espíritu que mueve a este grupo de personas:

“...queremos q atodos los hermos que ubieren de entrar en esta sta 
Congregazon depenita sele ade hacer saver la primitiva Regla de ella y estas 
constituznes y otras adbertencias como son sujezon a los superiores de esta 
director y prior y obediencia y humildad en aquello que le fuere mando y 
aunque ninguno de estos preceptos es bajo ymposicion de pecado mortal con 
tod es una falta hecha con Dios y su infinito amor en que religa a su huma­

14. bid., fol. 3 v.
15. Ibid., fol. 6
16. Gainza, Fr. Francisco. “Manual de los hermanos de la Tercera Orden de penitencia de 

Sto. Domingo“. Manila, 1859. pg. 14-25.



222 Antonio Bueno

na voluntad en el temor y el amor divino y con todas las virtudes alo qual 
se deven subjetar todas las pasiones y vanidades de este mundo y tener siem­
pre por objeto (...) a Cristo y su pasión con qn se hace este pacto y a qn se le 
da esta palabra...“'1.

Queda bien patente la intención que se persigue: identificarse con 
Cristo y su pasión. También los medios de que se van a valer, además de 
las leyes comunes a todo cristiano: la Regla y los Estatutos. Las disposicio­
nes interiores reflejadas en: sometimiento, obediencia y humildad. Importa 
destacar también cómo entienden que empeñan su palabra con Cristo. 
Tenemos,pues, lo que hoy llamaríamos unos cristianos comprometidos.

El seguimiento de la vitalidad espiritual de los Terceros lo realizaba el 
Maestro Director, que en el caso de Caracas lo fue un dominico ininte­
rrumpidamente hasta 1847, que lo desempeña Fr. Miguel Antonio de 
Valdepeñas O. F. M. C. y lo sucede el Pbro. Efrén Cordero17 18.

Pero junto al Director local se encuentra el Prior Provincial, que al rea­
lizar la “Visita canónica” al Convento de San Jacinto, tiene también a la vista 
a los Terciarios, que deber atender con singular solicitud, pues le están 
sometidos por obediencia.

En 1749, cuando Fr Pedro Díaz de la Vega, Prior Provincial, se encuen­
tra en la Ciudad de “visita”,los Terceros se aprestan a rendir cuentas, en el 
sentido extricto de la palabra, presentando el libro de “Cargo y Descargo”. 
El 2 de Abril deja estampada su aprobación y una breve exhortación: “...y 
daba tan debido las gracias al tesorero Dn Gonzalo Barreto como al Sr Prior 
Dr. Dnjuan Joseph de Castro, suplicándoles prosigan en el servicio del Santo 
con el mismo fervor y celo que hasta aquí asegurándoles el premio del Santo, 
quien en esta vida les alcanzará muchos auxilios parala feliz concecucion 
déla gracia que es segura prenda déla bienaventuranza... "19.

Si en esta ocasión alaba la conducta seguida, años adelante, otro 
Provincial corrige y amonesta a los hermanos que, cediendo en el fervor 
inicial, omiten las obligación que asumieron con la profesión. El 1 de Marzo 
de 1767, Fr. Juan Antonio de Palma, al visitar a los Terceros les reclama 
fuertemente, en dos advertencias:

“Y siendo del cuidado de S. P. M. R. advertir y encargar alos superiores 
sujetos a su obediencia y alos demas lo que se halla concunir para el mas 
exacto cumplimto délas leyes seordenaba y ordeno lo siguiente

Lo Primero encargaba y encargo y mandaba y mando al R. P. Director 
actual es o enm adelante fuere no descanse en los ejercicios espirituales sino

17. Arch. de San Jacinto. Libro II de la tercera Orden de N. P. S. Domingo. 1689. fol.19
18 Ibid., Libro de Asientos de hermanos. 1747, fol. 204
19. Ibid., Libro de cargo y descargo de la Tercera Orden. ..,1762, fol. 49



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 223

que cada vez los fervorise mas para que se verifique ser verdaderamente 
orden de penitencia y es nombre con q ¡a adornaron y adornan los Dice de 
Jesucristo en la tierra.

Y sabiendo S. P. M. R. que ai mus herm2 terceros que solo loson en el 
nombre respecto aque no asisten alas obligaciones q por ser tales tienen, y 
por la obediencia y puntualidad alos ejercicios de dba vene tercera Ordn 
seles da entierro en la Capilla de terceros mandaba y mandó alP. Director 
q es o fuere amonestase a todos para que concurran atodo lo ques de su 
obligación...“20.

La advertencia es severa y conlleva, por el incumplimiento reiterado 
después de dos o más correcciones, el apartamiento de la hermandad y la 
negación de la sepultura en la capilla. Naturalmente contempla la dispensa 
por razón de oficios públicos en horas que coinciden con los ejercicios de 
la Tercera Orden.

Estas amonestaciones están en consonancia con lo recogido en el texto 
de los estatutos elaborados por los Terceros de Caracas: tengan en cuenta 
que empeñan su palabra con Jesucristo. Por este motivo, la urgencia del 
Provincial no es un exceso, sino que está dentro de los límites de su oficio 
en relación con los miembros de la Orden, en cualquiera de las Ramas obli­
gadas por la misma profesión21.

3. Dimensión cultual

Uno de los aspectos fundamentales de la vida de los Terceros es la 
dimensión cultual. Una vida cultual que reclama cierta autonomía de tiem­
pos y espacios. Por este motivo, muy tempranamente aparece la necesidad 
de edificar Capilla propia, que sea el lugar de referencia para la Tercera 
Orden en vida y también en la muerte, puesto que en la misma tendrán 
lugar de sepultura.

La regla en cuatro capítulos expone parte de los actos de piedad y culto. 
Y comienza señalando la obligación de decir las horas canónicas, salvo que 
estén impedidos por enfermedad. Establece una diferencia en cuanto al 
modo. Por un lado, los que supieren decir las Horas al modo de los cléri­
gos, lo que es igual, recitar las Horas Canónicas por el Breviario, han de 
hacerlo. Aquellos que no supieren, y aquí se contempla la incapacidad por 
no saber leer, lo harán del siguiente modo:

“Por Maitines veinte y ocho Pater noster.
Por Vísperas catorce.

20. Ibtcl.,fol. 175 v.
21. Ibid.



224 Antonio Bueno

Por Prima, Tercia, Sexta, Nona, y Completas, siete por cada una. A 
honra de la siempre Virgen marta en dichas horas a cada Padre nuestro 
añadan una Ave María, diciendo tantas Ave Marías como Padre nuestros...

Los que saben el Símbolo de los Apóstoles, esto es el Credo in Deum, 
díganle una vez al principio de Maitines, antes de Prima, y acabadas las 
Completas...”21.

Este ritmo celebrativo, aun en el caso de la sustitución de la salmodia 
por la oración dominical y las avemarias, viene a consagrar de hecho el 
tiempo, la jornada completa. Y no es extraño el intento de acomodar el 
ritmo laical al ritmo de los frailes, en este caso de los Dominicos, pues la 
vida de éstos intenta ser una demostración de lo que la vida cristiana en sí 
misma debe ser, convirtiéndose en modélica para el laico.

La interrupción del descanso nocturno para la oración se contempla 
también, y así dirá la regla: "Levántense todos a Maytines los Domingos y 
fiestas, desde la fiesta de todos los Santos hasta la fiesta de la Resurrección 
del Señor. En Adviento y Cuaresma todas las noches; pero, los que estuvie­
ren ocupados en obras de cada día manuales, podrán decir sus horas desde 
la mañana hasta vísperas, y a la tarde vísperas y completas juntamente”2i.

Trata el capítulo VIII de la regla el tema de la Confesión y Comunión. 
Cuatro veces al año, por lo menos, se han de acercar a confesar, después 
de diligente examen, y a comulgar. Se especifica que se hará en las fiestas 
de Navidad, Resurrección, Pentecostés y la Asunción o la Natividad de la 
Virgen. Lo harán también en las fiestas de Santo Domingo y Santa Catalina 
de Siena. Hacerlo con mayor frecuencia supone el permiso del Superior.

A estas normas generales, los Terceros caraqueños, en sus Estatutos, 
especifican dos modalidades: lo que llaman "fiestas mensales" y los 
"sufragios".

Las fiestas mensales, celebradas el cuarto domingo del mes concentran 
los cultos al Santísimo Sacramento, con procesión claustral, y los dedicados 
a Santo Domingo de Guzmán. El modo lo especifican en los estatutos, 
incluidas algunas cuestiones que deben tenerse en cuenta:

"...descubriendo a su Magd amañana y tarde y q se encomiende un ser­
món con las adbertencias siguientes= al predicador q el principal asunpto 
es el Sr Sacramentado; mas que añada algún elogio a María Ssma Señora 
nra y alguna prerrogativa a nro Pe Sto Domg3y algún aplauso a Jhs santí­
simo y su cofradía... “2\

Rastreando todo el “Libro de cuentas” se pueden completar los datos. 
Así, por ejemplo, en septiembre de 1748 se anota: ”en dho cinco pesos que 22 23 24

22. Gainza, Fr. Francisco, op. cit. pg. 17 s.
23. Ibicl., pg. 18
24. Ardí, de San Jacinto. Libro II ele la Tercera Orden... fol.20.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 225

por mano de dho M. R. P. vicedirector entregue al M. R. P. Prior Fr. Juan 
Baptista Marrón por la misa y procesión déla fiesta mensal deste dho mes de 
Septiembre“16. Estas fiestas mensales eran costeadas por algunos hermanos. 
En Julio de 1747 corre con la limosna de los cultos el ”hemo canónigo Dr. 
D. Carlos Herrera y sus hermanas“16. La de Agosto de ese mismo año, D. 
Cristóbal de Silva.

En la Capilla de los Terceros, que corría paralela a la nave de la Epístola 
del templo conventual de San Jacinto, había colocada una tablilla, junto al 
cargo de separación de la misma, en la que se reseñaba los responsables 
de las fiestas mensales. A modo de ejemplo: Octubre de 1749, Dña 
Francisca Porrero. Doña Josefa de Urbina, en Diciembre; D. Antonio 
Pacheco, el mes de Enero; D. Francisco Mora, asume la de Febrero; y el 
mes de Marzo lo costea D. Diego de Ibarra25 26 27 28 29.

Los cultos dedicados a Santo Domingo, Fundador de la Orden y titular 
de la Capilla de los Terceros, estaban desglosados en tres momentos, ade­
más de los mensales. Por un lado tenemos los que se celebraban en el lla­
mado “Quincenario“, correspondían a los quince Martes de Santo 
Domingo, con los que se iniciaba la preparación para las fiestas de Agosto. 
Con ocasión de estos cultos se celebraba la Misa, cuya limosna era entre­
gada por los hermanos y se le añadía lo que recogía el limosnero por las 
calles.

En 1755 encontramos anotaciones referidas a un "novenario“ dedicado 
a Santo Domingo. Asumen un día del novenario las siguientes personas: el 
Dr. Castro; el canónigo Doctoral; D. José Miguel Xedler; D. Pedro Blanco; 
el Diesmero; D. Feliciano Sojo y Dña Catalina Aristeguieta y una larga lista 
de hermanos, entre los que se encuentra D. Sebastián de Arechederra.

Para estos cultos y para darle mayor realce contratan los músicos de la 
catedral, músicos de cuerda, hay fuegos de artificio y aguardiente, vino y 
bizcochos “todo lo dho para la celebridad de dho novenario...“16. En la 
mañana Misa solemne y en la tarde plática, con la limosna de “cinquenta 
ps para diez misas cantadas y nueve platicas que realizaron y celebraron 
en dho novenario“13.

Celebraban también la fiesta del ’’Tránsito” de Santo Domingo. Debía 
ser en torno al 6 de Agosto . En 1747 hacen su aportación las 
Concepcionistas: “En dho dos pesos que dieron delimosna las Monjas de

25. Arch. de San Jacinto. Libro de cargo y descargo..., fol. 27 y 27 v.
26. Ibid., fol. 23 v.
27. Cf., Ibid., fol. 52 y 52 v.
28. Ibid., fol. 81
29. Ibid.

15



226 Antonio Bueno

nuestra Señora déla Concepción paralafiesta del transito de nro Pe. santo 
Domingo“30.

Junto a las fiestas mensales, como ya hemos indicado, habían determi­
nado los sufragios por los hermanos terceros difuntos. La Regla en el capí­
tulo XVI indicaba: “En el término de los ochos dias siguientes al entierro 
cualquier hermano o hermana diga por su alma: el Sacerdote, una Misa; 
quien supiese el salterio de David, cincuenta Salmos; quien no lo sabe, cien 
Pater noster, añadiendo al fin de cada uno Réquiem aeternam etc. A mas de 
esto, cualquier hermano o hermana entre año por las almas de los herma­
nos y hermanas, asi vivos, como difuntos, hagan celebrar tres Misas, o los 
que saben el salterio, díganle; los demas, quinientos Pater noster”31.

A estas prescripciones añadían los terceros de Caracas, en el título sép­
timo: “queremos q cada un año por el mes de nove q es el q la Yglesia cat- 
holica erige funestas tumbas por nros difuntos se hagan unas honrras can­
tando misa y vigilia por nros difuntos hermanos...y q todos los hermanos 
asistan a esta misa resando por los difuntos...“32. Y además: “lo octavo que­
remos e en muriendo algún hermo o herma se cante una misa con su vigi­
lia en la misma forma que diximos arriba y q también asistan los terceros y 
terceras pa encomendar al Sr a nro difunto hermoyy para q asi no pierda la 
mema de la muerte pues es transito q portodos pasara “3i.

Asimismo en favor de los difuntos establecieron obtener 10 bulas por 
las que se aplicaba la Indulgencia Plenaria “y siendo sierto y asentado q en 
virtud délayndulgencia Plenaria q incluie con cada una sesaca una anima 
del purgat3 queremos confiados en la divina misericordia de alia salgan 
diez animas déla triste cárcel y q estas sean las q determinare en el cielo la 
Augtma emperatriz de los Angeles María sra nuestra... “M.

Ya hemos aludido a la fraternal relación existente entre los frailes de San 
Jacinto y los miembros de la Orden Tercera. Una prueba más de esta cor­
dial relación se refleja en el ofrecimiento hecho, no sólo de la sepultura gra­
tis en la Capilla del Rosario, mientras no tengan lugar propio los Terceros, 
sino que, cuando la Comunidad conoce los estatutos elaborados por los lai­
cos y ven el buen espíritu que los anima, hacen también sus ofrecimientos. 
Por un lado colaborar en las Misas que ofrecen los Terceros, con aportación 
de la limosna inclusive, y “q siempre que algún hermo se sepultase en el 
convto de sor san Jacintho lo trasladarían quatro religiosos del féretro ala 
sepoltura ya fuere rrico, pobre o de qualquier suerte... “35.

30. Ibicl. fol. 23 v.
31. Gainza, Fr. Francisco, op. cit. pg. 21
32. Arch. de San Jacinto. Libro II de la Orden Tercera, 1689, fol. 20 y 20 v.
33. Ibid., fol. 20 v.
34. Ibid., fol. 21 y 21 v.
35. Ibid., fol. 23



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 227

Las festividades tenían su manifestación externa a través de procesio­
nes, altares y pólvora. De ello hay constancia por los gastos que suponían. 
Una de las más significadas era la que tenía lugar en el Domingo infraoc- 
tavo del Corpus, ”el Corpus dominicano”. Cada año, los Terceros levanta­
ban su altar en la esquina del Palacio Episcopal36.

Todos los Jueves del año tenían una función especial. No se especifica 
en qué consiste, únicamente anotan los pagos hechos a los instrumentistas: 
”Por diez ps que se dieron al arpista portocar todos los Jueves del año.. por 
dos ps y tres rs queseledieron al del Biolin de los Jueves del año "37 38.

Dejamos para tratarlo en otro lugar todo lo concerniente a los espacios 
y utensilios propios y necesarios para el culto, pues al contar con Capilla 
de su pertenencia, bien abastecida, merece que nos ocupemos de ello con 
cierto detenimiento.

4. Atención a enfermos y necesitados

El ejercicio de la misericordia es precepto evangélico general, impres­
cindible para una auténtica manifestación de la vida cristiana. Así lo enten­
dió el Fundador de la Orden de Predicadores, lo entendió y lo vivió, comu­
nicando a los Hermanos y Hermanas, de cualquiera de las Ramas de este 
frondoso árbol, esa nota distintiva.

La Regla de los Terceros en el capítulo XV dice: “Señale el Prior dos 
Hermanos, los cuales, en sabiendo que un Hermano está enfermo, luego al 
punto traten con caridad de visitarle, y amonestarle a los principios de la 
enfermedad, y exhortarle a que se confiese y comulgue; y si fuere necesario 
asistirle y servirle, lo hagan según sus ocupaciones les dieren lugar; y si fuere 
pobre, le dén lo necesario, o de bienes propios, o comunes, según su posibi­
lidad lo permitiere“39.

Esta norma común encierra los dos criterios que se han de tener en 
cuenta y los tuvieron los Terceros de Caracas, para la atención ad intra de 
la Orden: asistir a los enfermos y hacerlo no sólo en forma de visita de cor­
tesía, sino dedicando tiempo y bienes, propios o comunes. Los Estatutos de 
1689 añaden unos detalles y amplían el horizonte para el ejercicio de la

36. “...y los seis restantes para la festividad delaAltar que sehiso para la infraoctava del 
Corpas“. Arch, de San Jacinto. Libro de cargo y descargo orden..., 1762, fol. 80, y fol. 56 v.; “A 
Domingo Rosales por poner el altar que acos tumba la V. O. T. en la Hsquina del Paco Episcopi 
pa la prosecion déla Octtaba déla Yglesia de San Jacinto que se biso el dia 26 del presente mes... ”, 
ibid., fol. 249 v. (Mayo de 1799).

37. Ibid., fol. 81. Uno de los violinistas es el catire Tovar al que pagan tres pesos y dos 
reales, fol. 120.

38. Gainza, Fu. Francisco, op. cit. pg. 21



228 Antonio Bueno

misericordia: "...queremos q si algún herm2 o berm3 se bailare en necessd 
extrema o cayese enfermo abiendo reconosido su nesesidad por nros supe­
riores y aprobada por lexma sele socorra délos vienes de nra mayormia y 
aunque el enfermo sea una persona rica gustaremos mucho se le haga 
algún rregalo en razón de la hermd para q el cortés cumplimiento y políti­
co agasajo muestre nro fraternal cariño...El espíritu que anima estas 
determinaciones no es sólo remediar una necesidad, que lo contemplan 
como parte de su compromiso, sino atender a la particular situación en que 
se encuentren, sin dejarse dominar por una relación selectiva.

Mientras la Regla toca sólo el tema de la enfermedad, socorriendo con 
tiempo y bienes temporales la pobreza del caso, los Terceros caraqueños 
miran, en primer lugar la necesidad extrema, verificada en todo caso por 
los superiores, y se ha de socorrer con los bienes de la Tercera Orden. Por 
otro lado, la situación de enfermedad y es aquí donde el gesto se unlver­
saliza. No se quedan sólo en los hermanos pobres, cuya necesidad es obvia, 
para socorrerlo, sino que miran al enfermo, pobre o rico, para hacerle lle­
gar "una muestra de fraternal cariño".

Y la universalidad de la intención se revela, muy especialmente, en la 
determinación de atender las situaciones que se puedan presentar fuera de 
este grupo de hermanos. Concluye el número noveno del estatuto dicien­
do: “...y adbertimos q aunque no sea del numQ de nra hermd si en esta repu- 
ca serreconocieren algunas expeciales nesesidades en borne o en mujer 
como los superiores las aprueben por lexmas sean socorridas de nra mayor­
mia según dictase la prudencia y las posibilidades permitieren “40. Quedan, 
pues, a la vista de este servicio que desde la Tercera Orden debe prestarse, 
las situaciones de calamidad pública, que en modo alguno se han de dejar 
de atender.

Pero no olvidan tampoco que, teniendo como fondo las celebraciones 
del tiempo litúrgico, y asumiendo como motivación los ejemplos del 
Salvador, hacer unos donativos especiales. Así el día de Año Nuevo, unién­
dose a la Cofradía del Dulce Nombre de Jesús, que ofrecía especiales cul­
tos, los Terceros juntan "quinse pobres mujeres del numero de las bergon- 
zantes y en la Capilla de nra Señora asistiendo nros superiores con el 
mayordomo selede a cadauna (...)rrs"u. Parece que la cantidad a entregar 
eran cinco reales. Lo mismo harn el Jueves Santo con doce pobres vergon­
zantes, entregándoles cuatro reales Y En ambos casos les piden que recen 
un rosario aplicándolo por las intenciones de la Tercera Orden. Y esas 39 40 41 42

39. Arch. de San Jacinto. Libro II de la Orden Tercera, 1689, fol. 20.
40. Ibid.
41. Ibid.
42. Cf. fol.20.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 229

intenciones eran: ’’...por las animas delpurgatorio paraque estas pidan en 
press3 del Sor por los infieles que están en pecado mortal, por la extirpasion 
délas eregias aumto. déla Yglesia y por navegtes y agonisantes y por todas 
las nesesidades del mundo “4}.

Con todas estas determinaciones esplanan la intención formulada en el 
número tercero de los estatutos, en su primera redacción, cuarto en la 
segunda y definitiva: "...queremos que por nosotros se de todos los meses 
alguna limosna considerando que los bienes de esta miserable vida son 
perecederos y que aca se han de quedar las riquezas de esta vida, y no han 
de entrar con nosotros en la sepultura y solo emos de hallar en el tribunal 
divino las buenas obras qe ubieremos echo en el mundo...“43 44 45.

Aparecen también algunos otros detalles que revelan una cierta sensi­
bilidad para con la pobreza o las situaciones de aprieto, por las que pue­
den atravesar los hermanos. Aunque pueda haber una relación, en cierto 
modo profesional con algunos de ellos, por pertenecer a profesiones cuya 
actividad está conexa con lo preciso para el culto, no dejan de tener en 
cuenta que por lo mismo la hermandad se ha visto favorecida. En la terce­
ra consulta, celebrada el 30 de Octubre de 1689, se plantea el tema al que 
hemos aludido: “...Hallase nra hermandad muy beneficiada y assistida de 
nro hermano Balerío de Acosta pues con su oficio de pintor nos ha procu­
rado (...) mentar los divinos cultos...ia en la mesa que compuso y en el sitial 
para el Sr Sacramentado obra de un excelente balor.. .atendiendo a que el 
dho Balerío de Acosta... es pobre y qpor asistirnos se privase de algunos (...) 
para el sustento de sus obligaciones... “4>. Deciden tener unas consideracio­
nes con él, en forma tal, que quede recompensado.

Dispersos por el libro de administración de los fondos de la Tercera 
Orden se encuentran otros muchos datos que revelan la actitud que 
mantienen, sería prolijo reseñarlos todos, baste el hacer mención de su 
existencia.

5. Proceso de formación de los terceros

Es obligado tocar este tema cuando tratamos de los Terceros 
Dominicos, aunque no tengamos una abundancia documental, por ahora, 
sobre la que apoyar la reflexión.

Aunque no se pormenoriza lo que se refiere a la formación de los 
Terceros, la Regla no silencia el tema, y así, en el capítulo XX se dirá: “Una

43. tbid.
44. Ibicl., fol. 19 v.
45. Ibid., fol.13-



230 Antonio Bueno

vez cada mes en cierto dia y hora, que señalare el sobredicho Maestro o su 
vicario, han de congregarse todos los hermanos de esta Orden en la Iglesia 
de los Frailes Predicadores para oir Misa y la palabra de Dios, si fuere hora 
competente. Después de la misa, o la plática, el Maestro o Director les lea la 
regla y se la explique, e informe a los hermanos de lo que han de hacer...“ 
46. Lo mismo se dirá de las Hermanas, aunque fijando el primer viernes de 
cada mes para desarrollar el programa antes indicado.

Encontramos, por tanto, un doble momento:

a) celebrativo: oir Misa y la Palabra de Dios.
b) propiamente formativo: estudio sobre la Regla.

Es posible que los Terceros caraqueños tuvieran estos encuentros men­
suales el Jueves, habida cuenta de que todos los Jueves del año tienen cele­
bración, como se desprende de los pagos realizados a favor de los músi­
cos, arpista y violinista.

Donjuán de Arechederra, al tramitar ante el Provincial y Definitorio del 
Capitulo que se celebraría en San Jacinto en 1690, deja entrever en el 
Documento que remite, cómo aprecian la condición de Studium Generale 
que ostenta este Convento caraqueño, pero también “q en su frecuencia se 
exercitan algunos hermanos de esta tercera borden con conocido provecho 
y lussmto...“1'1. De alguna manera debía ejercer su influjo en la formación 
de los Terceros, máxime cuando señalan en la Regla que debe explicarse 
el sentido de la misma. Esta explicación no es cosa distinta de la formación.

Pero también podemos considerar ’’las pláticas” como ejercicios forma- 
tivos, no sólo como una exhortación piadosa, sino como auténtica tarea for­
ma dora. De hecho cuando piden la confirmación del Maestro Director al 
capítulo de 1690 las razones que aducen van en esta dirección. Destacan: 
“...bondadoso spiritu y doctrinaHablan de dos frailes que hasta el 
momento se han ocupado de ellos: Fr. Manuel de Santa María y Fr. Luis 
Cordero, Presentado, que está sustituyento al primero, y para el que piden 
la confirmación en el oficio de Maestro Director. La bondad y la doctrina 
han ganado, dirán “...lugary afecto en la voluntad de todos los hermanos... 
sin otro fin ni interes q el serv- de la divina Magd...“w.

Y cuando el Prior Provincial junto con el Definitorio expida las letras de 
nombramiento del nuevo Maestro Director dirá: "...Por tanto, atendiendo 
nosolo al comunconsuelo de nros hermanos terseros, sino juntamente a las 46 47 48 49

46. Gainza, Fr. Francisco, op.cit. pg. 24
47. Arch. de San Jacinto. Libro II dde la tercera Orden de..., 1689, fol. 17.
48. Ibid., fol. 16 v.
49. Ibid.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 231

ttobles prendas, virtud y letras dedho R.P.Pdo fray Luis Cordero lo conti­
nuamos y si nessec- fuese le instituimos y acemos Mro Director...“™.

Virtud y letras, prendas necesarias para recorrer el camino con los 
Terceros. Ni virtud sólo, ni sólo letras, ambas han de ir unidas para acertar 
en el consejo, la dirección y la instrucción de los que se empeñan en el 
seguimiento de Cristo.

En la especificación de los gastos que se hacen todos los meses, apa­
recerá con bastante frecuencia la distinción entre pláticas y sermones. 
Posiblemente la explicación vaya en la línea de la formación en sentido 
extricto aplicada a la plática, reservando el carácter más en consonancia con 
el culto para el sermón.

Los encargos para atender los sermones, pláticas y demás celebraciones, 
aunque por vía indirecta, nos pueden revelar algo de la posible formación que 
recibirían. Entre otros se encuentran el P. Lector Fr. Mateo de Espinosa; el Lector 
Ostos, el Regente de Estudios del Convento, al que darán dos pesos por una 
plática de la novena de Santo Domingo. Un ejemplo de lo que decíamos sobre 
pláticas y sermones está referido al P. Espinosa al que darán “diez y nueve ps 
al Pe Lector Espinosa por seis platicas y el Sermón del trancito que predico "50 51 52.

Los estatutos redactados en 1689 y aprobados el año siguiente no dicen 
nada sobre esta materia. Un breve apunte en línea de orientación de lectu­
ras encontramos en los que se redactaron en Manila, en 1699, cuando se 
erige la Tercera Orden en aquella Ciudad de Filipinas. Lo reseñamos aquí a 
modo de ilustración, de lo que probablemente tuviera vigencia en Caracas. 
En el punto quinto dice: "... no lean libros de comedias, y profanos... pro­
curen ejercitarse en la lección de libros santos y devotos...“51.

No aparecen gastos de la Tercera en libros, excepción hecha del rese­
ñado en Febrero de 1768: “Dimos umpesso seis rrs por el Libro finezas de 
Jessus y verdades etternas“53. Puede servir de ejemplo de la literatura que 
estaba en manos de los Terceros Dominicos, como del común de los fieles, 
en pleno siglo XVIII.

6. Los Terceros Dominicos y el movimiento artístico df. su tiempo

No voy a entrar en demasiados detalles sobre este tema, pero es con­
veniente traer a colación las actividades de la Tercera Orden en esta mate­
ria. Para nadie resulta un secreto la interdependencia del mundo del arte y

50. Ibicl., fol. 15.
51. Arch. de San Jacinto. Libro de cargo y descargo..., 1762, fol. 128 v.
52. Gainza, Fr. Francisco, op. tic. pg 28.
53. Arch. de San Jacinto. Libro de cargo y descargo..., 1762. fol. 180; "Por nueve ps que- 

pague alque enquaderno seis docenas delibros contitulode tesoro escondido“, fol. 163



232 Antonio Bueno

la expresión religiosa en los siglos pasados, y por lo que afecta a nuestro 
tema, los siglos XVII y XVIII.

Ya desde el comienzo de su andadura, la Orden Tercera de Santo 
Domingo contó entre sus miembros a figuras del mundo artísticos, como es 
el caso de Balerio de Acosta, pintor. Como miembro de la misma, desde su 
saber profesional colaboró con el culto que se celebraba por los Terceros 
en San Jacinto. De él se habla en el Acta de la Consulta de Terceros que 
tuvo lugar el 30 de Octubre de 1689-

El Obispo Mariano Martí cuando visita la Iglesia conventual de San 
Jacinto, señala, entre otras cosas, que “...a la vanda que mira al Poniente 
que es al lado de la Epístola tiene una Capilla para la Tercera Orden, de 
igual longitud que la Iglesia...En la Capilla de Terceros hai otros cinco dedi­
cados, uno a Santo Domingo, en que también está colocado el Santissimo 
Sacramento, otroa Nuestro Señor Crucificado, otroa Santa Barbara, otro a 
Jesús Nazareno y otro a Nuestra Señora de Chiquinquirá, todos los quales 
están decentemente adornados...“*.

Poco se puede decir de las características de la Capilla a partir de la 
reseña que se hizo en la Visita de Martí. Pero a partir de un minucioso ras­
treo de los pocos libros de la Tercera Orden que se conservan en el Archivo 
del actual Convento de San Jacinto, hemos podido recuperar lo que puede 
ser un primer apunte o boceto de la misma.

Los primeros pasos para su edificación se dan en 1690, en el priorato de 
Donjuán de Arechederra. En el mes de Marzo hay consulta, que viene a ser 
la cuarta y en la misma se hace la siguiente comunicación: "...por quanto 
los RR.PP. Prior y Conventuales de este Sancto Convento de San Hacintbo se 
hallaron prompto y avian ofrecido a nra hermandad darle el sitio necesario 
en la yglesia para labrar una Capilla cuia advocación fuese de terceros y 
donde pudiesesn celebrar sus festibidades y hacer sus juntas...“* Respondía 
este ofrecimiento a lo referido en la Consulta de 23 de Abril de 1689. Lo 
que ofrecen a los Terceros, por el momento, es la Capilla del Rosario para 
que tengan su enterramiento, pero con la intención de donarles una capi­
lla “con donación irrebocable a terceros y terceras“*. El 2 de Agosto de 
1691, el Ldo. Cosme Díaz convoca a los vocales y les expone ”...laprime­
ra q por quanto tenian echa consulta de fabricar la Capilla de nro Glorioso 
Pe. S. Domingo con el titulo de terceros, anotando para la fabrica con sus 
gratuitos auxilios, si les parecia convene el primero para dha capilla pues 54 55 56

54. Marti, Mariano. Relación de la Visita General que en la Diócesis de Caracas y 
Venezuela hizo el limo Sr. Don Mariano Martí. 1771-1784. edic. 1928, tomo I, pg. 24.

55. Arch. de San Jacinto. Libro II de la Tercera Orden..., 1689. fol.13 v. y 14
56. Ibid., fol 3 v.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 233

estava señalado el sitio y no había dificultad alguna sobre el... “57. La prime­
ra ubicación, por lo que se deduce de las referencias de Don Juan de 
Arechederra en el documento enviado al Capítulo Provincial de 1690, cele­
brado en San Jacinto, no coincide con la que posteriormente sería su defi­
nitiva localización. En la tercera súplica se dice: "...sessa Capilla en que esta 
tercera borden tenga sus exercicios como también celebrar sus festibidades 
sin q pueda servir de embarazo al concurso déla Yglesia y ministros de los 
divinos oficios y coro en fer(...) y cumplimto déla oferta que los M Revdos 
padres prelado y (...) nos tiene hecha pedimos y suplicamos senos de el sitio 
desde donde se entra (...) puerta de muro porque de al claustro q aora esta 
serrada basta lo inmediato deloqueoy (...) que (...) labraremos en corres­
pondencia de naves de enfrente en que se erixa la dha capilla (...) los repar- 
timtos(...) y retablo de nra adbocacion dándoles entrada por el mismo tem­
plo para q también puedan las terceras hermanas hacer sus asistencias en 
dha capilla “58.

Parece, pues, que el primitivo lugar era junto al claustro conventual, 
aunque no se llegó a levantar allí, ni parece que se acomodara capilla algu­
na en el interior, aunque en cierto momento se habla de los reparos hechos 
en las sepulturas de la capilla de afuera. Cabe la posibilidad de haber utili­
zado alguna de las existentes, o que dicha indicación esté relacionada con 
la Capilla del Rosario.

La intención fue construir de inmediato, y así, designan al Capitán Don 
Fernando Manuel de Tobar para que reciba los donativos y las mandas ya 
hecha para la fábrica de la Capilla. Los hermanos cooperan unos con apor­
taciones en dinero, otros en materiales y otro con ofrecimiento de peones, 
fijos u ocasionales. En 1693 entrega Donjuán de Arechederra "... la canti­
dad de dossientos y sinquenta ps por la manda que tiene dha para la fav- 
rica de nra Capilla que es la mitad de lo que costara el techumbre de ella 
délo tocante a carpintería... "59. En Marzo de ese mismo año, Don Fernando 
Manuel de Tovar comunica que su difunta hija, Doña Catalina de Tovar, a 
dejado 1000 pesos para la fábrica de la Capilla, y se le autoriza para que los 
consuma en la dicha obra.

Al no tener en nuestro poder los libros de gasto y recibo de la Tercera 
Orden correspondiente a esas fechas, no podemos saber si por fin se hizo 
la capilla o no. Los datos ciertos, que nos evidencian que la Capilla está en 
pie y culminándose la obra de la misma, son de 1747. El presbítero Dr. Don 
Juan Joseph de Castro nos dice: “...Que de la Junta que se celebro el dia diez 
de Abril pasado deste año para providenciar la conclusión déla fabrica déla

57. Ibid., fol. 25 v.
58. Ibid., fol. 16 v. y 17
59. Ibid., fol. 29



234 Antonio Bueno

Capilla denro Pe Sto Domingo sele confino facultad para que toda la limos­
na que se recogiese según lo dispuesto por la Junta entrase en mi poder, y los 
distribuyese en dha conclusión de la capilla...“6o.

La edificación de la capilla se continúa y concluye en pocos años. Los 
datos nos revelan la estructura de la Capilla:

• el 9 de Abril de 1748: "... en dho trespsy seis rs de tres cargas de cal 
que se gastaron en el dho aliño de la Sacristía y Naranja déla capilla, y en 
el alero que selehizo nuevo a dha Capilla“6'.

• "... destechar y techar denuevo la sacristía de dha capilla, hacer de 
nuevo el alero de toda la capilla, aliñar la media naranja della y coger las 
goteras...“62.

• en Febrero de 1752: "...en veinte y nueve de dho mes y año...los tres­
cientos y quince para el Mro Pedro Alvarez Arraiz Carneiro a cuenta de mil 
quatrocientos y cincuenta ps en que esta ajustado y convenido dorar el reta­
blo, pintar el presbiterio, naranja, arco toral y baúl de dha Capilla...“63 64 65.

• “...en veinte y siete de Junio... y los tres pesos restantes para el hermo 
Francisco Quintana por el aliño que hizo en el Baúl de dha Capilla“6'.

Tenemos, pues, descrita la capilla: Una nave, como nos señaló Martí, en 
cuyo presbiterio se podía contemplar una cúpula o media naranja, decora­
da por Pedro Alvarez Carneiro, con arco toral separándolo de la nave, cuyo 
baúl también es decorado por dicho Maestro. En 1793 será Rafael Ochoa 
quien reciba el encargo de “blanqueamiento de la capilla de N. S. Ppintu­
ra del cielo de ella, cintas de sus paredes“66.

El retablo que tiene que dorar Alvarez Carneiro y que está colocado en 
el presbiterio de la Capilla de los Terceros, es obra de un tercero: Gregorio 
de León. El 20 de Septiembre de 1751 el tesorero conservador de la Tercera 
Orden anota: “cincuenta ps y siete rrspara el hermano Gregorio de León por 
el pedestal, tarima, puerta del Sagrario con su cerradura y llave, composi­
ción del nicho de nro Padre, una escalerita, clavos, cola, medita de cam- 
panitas, composición de la mesa del Altar, quarenta ps del enladrillado y 
dos nichos del sagrario y el de nro Padre, cal, arena, ladrillo, poner el reta­
blo...“66. En otro apunte el tesorero Dn Gonzalo Quintana Barreto dirá: “en 
nueve de Diciembre de dho año... veinte y seis psy cinco rrs para dho hermo

60. Arch. de San Iacinto. Libro de careo y descareo..., 1762, fol. 10.
61. Ibid., fol. 32.
62. Ibid., fol. 32 v.
63. Ibid., fol.78 v. y 79.
64. Ibid., fol. 80.
65. Ibid., fol. 223 v.
66. Ibid., fol. 75 v.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 235

Gregorio de León, por cuenta délo que le esta restando délos setecientos ps 
queimporto la construcción y manifactura del retablo q hizo para el altar 
de dha capilla de la Vene orden tercera de nro Padresanto Domingo”6’’. El 
retablo queda pagado en 1752.

Del retablo no tenemos descripción, aunque podemos hacer una com­
posición hipotética, a partir de los pocos datos sobre el mismo. Consta de 
dos nichos, uno para el Sagrario y otro para el Titular. En el retablo se abre 
una puerta para la sacristía, que está detrás de la capilla. Así aparece en el 
siguiente apunte: "tres reales que importo la compostura déla puerta de la 
sacristía del retablo, ocho rrs para la llave déla puerta del retablo...“®. En 
otro apunte encontramos: ’por ocho ps que sele dieron al Pintor Montero 
para aliñar la Ymagen del Rosario del retablo de la tercera orden“®. Así 
que, además de la imagen del Titular, en el retablo había una de la Virgen 
del Rosario. Es de suponer que la imagen de la Virgen no estaría en un late­
ral, sino que ocuparía un espacio de honor en el retablo. En él no se 
encuentran sino dos nichos, uno para el sagrario y otro para la imagen de 
Santo Domingo, ¿quedaba la Virgen en una repisa del retablo? La imagen 
de la Virgen ¿era de bulto o sería una pintura? Me inclino por lo segundo, 
puesto que en 1690 Don Juan de Arechederra dice: ’’...una alaja la mas- 
preciosa que tiene nra hermandad Conviene a Saber Una imagen de nra 
Señora del Rosario con marco dorado, belo de tapetan carmesí bordado con 
sintas embotonadas...“67 68 69 70. Lo que consideraban la mejor alhaja ¿pudieron 
colocarla en el retablo? No sería extraño y menos a la composición estética 
del mismo. El barroco juega mucho con esas alternancias. Tendríamos un 
retablo de dos cuerpos: en el primero, en un nicho, cerrado con vidrio y 
marco dorado71, Santo Domingo; en el segundo cuerpo, centrado y sufi­
cientemente ornamentado, el cuadro del Rosario del siglo XVII.

Por otro lado, cuando llega el momento de la bendición del retablo se 
habla también de imágenes: “diez y ocho ps y medio rs que se gastaron en 
las festividades y función déla bendición de dho retablo e imágenes“72. Al 
no señalar cuáles eran, sólo podemos conjeturar, a menos que por otro con­

67. Ibid., fol. 77.
68. Ibid.
69. Ibid., fol. 153.
70. Arch. de San Jacinto. Libro II de la Tercera Orden..., 1689. fol. 133. Es probable que la 

anotación siguiente confirme la sospecha de la colocación del cuadro del Rosario en el retablo 
de la capilla de los Terceros, sobre el lugar ocupado por el titular: “diez ps quedio el hermo 
Alcalde ordino Dn Feliciano de Soxo para dorar el Quadro...“. fol. 72. Corresponde a la fechas 
en que se está dorando el retablo (26 de Agosto de 1750).

71. Libro de cargo y descargo..., 1762, “Por seis ps quedi a Gregorio Quintana... para oro 
para dorar el marco de la vidriera de nuestro santo Padre“, fol. 163; “Por tres ps mas a dho gre- 
gorío con orden de dho Pe para el que doro dha vidriera" fol. 163; “Por tres ps quedi a dho gre- 
gorio por el trabajo de poner la vidriera“ fol. 163.

72. Ibid., fol. 80 v.



236 Antonio Bueno

ducto (que no sería extraño) se pudiera lograr saber el paradero del citado 
retablo. Pudiéramos pensar en la imagen de Santa Catalina de Siena, cuyas 
fiestas celebra la Tercera Orden y las hermanas costeaban.

El retablo, como la capilla de los Terceros, en el terremoto de 1812 ape­
nas sufre desperfectos, puesto que se desmonta en 1813: "por quitar el reta­
blo déla capilla, ocho ps quartro rrs“7>. En el retablo está incluido el 
Sagrario, obra del mismo Gregorio de León, y su dorado se encomienda al 
Mtro. Arraiz Carneiro. En ese momento se está trabajando en la Cátedra de 
la Capilla, que es obra de Domingo Gutiérrez7,1. Para el dorado del Sagrario 
recibe Fr. Pedro de Jesús Yepes, Maestro Director de los Terceros, cincuen­
ta libros de oro que dio de limosna "la hermana Da Luisa Bolívar para 
dorar el sagrario de la Capilla de de nro Padre y Vene ord ta los quales cin­
cuenta libros de oro dixo dho M. R. P. Mro. Director se convirtieron y con­
sumieron en dorar dho sagrario y solo se pone aqui esta advertencia para 
memoria de quien dio esta limosna...“73 74 75. También para el dorado del reta­
blo colaboran los hermanos, entre otros "...el hermano secretario de su 
Mgtad Dn Gaspar de Salas, los cinco pesos para dorar el retablo y los diez 
pesos para las dhas fiestas...“76.

Miembros de la Tercera Orden son los artífices de las obras más signi­
ficativas de la Capilla. Ya hemos dicho que lo era el tallista Gregorio de 
León. También lo es Domingo Gutiérrez77, el Maestro Platero Domingo 
Vicente Núñez, que desempeña diversos oficios entre los Terceros78 79 y al que 
se le encomienda la ejecución de la Custodia de plata para la Capilla. De 
esta obra sólo tenemos algunas referencias, a saber:

• “Ytt. diez pesos que di a Domingo Vicente délos Angelitos de atras de 
la custodia “19.

73. Ibid., fol. 305
74. Ibid., fol 55 y 55v.
75. Ibid., fol. 51 v.
76. Ibid., fol. 70 v.
77. Duartf., C. F. Domingo Gutiérrez: El maestro rococó en Venezuela,: “1793, 16 de Abril. 

Se le entierra “con entierro cantado menor con seña e incensario, en el Convento de San Jacinto” 
y según costumbre entre los hermanos de la cofradía de Dolores de la cual era hermano. Su 
cuerpo amortajado con el hábito de Santo Domingo según lo dispuso en su última voluntad otor­
gada ante el escribano público Dn José Eleyzal de.” pg. 103. Su hijo Fernando ingresa en el 
Convento de San Jacinto y como profeso se llamar Fr. Fernando del Espíritu Santo Gutiérrez. 
Otro hijo se hace Tercero: “Domingo Antonio Gutiérrez entro tercero el dho dia “(12 de marzo 
de 1758). Libro de asientos de Terceros, 1747. fol. 32; Domingo Gutiérrez en 1747 desempeña el 
oficio de enfermero de la Tercera Orden "y siette y medio rs deuna vaqueta detnozcobia, la qual 
entregue al hermano enfermero Domingo Gutiérrez.. para forrar la mesa de la Venerable ord ter­
cera de penita lasquales mesas sehallan enla Capilla de dba Vne Orden". Libro de cargo y des­
cargo..., 1761 fol. 26.

78. "... pidió esta limosna el hermo sacristán mayor Domingo Vicente Núñez“ (Abril de 
1748) Libro de cargo y descargo..., 1762, fol. 21

79. Ibid., fol.94 v.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 237

• Costó dicha Custodia 615 ps, que se le dieron en diferentes pagos.80.
• Que estaba colocada en el Sagrario, como se desprende de esta ano­

tación: “...tres ps déla peana de la custodia que esta en el sagrario...“81.
• Que se trae de La Guaira: ’por dos ps que di a Hilario Espinosa del 

flete de traer la custodia, libros de oro, de plata y doscientos cincuenta y 
cinco ps en plata déla Guaira “82.

Otro Platero que realiza algunos trabajos para la Orden Tercera es 
Tomás Núñez. A él se le encomienda la ejecución de un platillo y campa- 
nita de plata “que pesan diez y seis ps quatro y mo rrsypara dorarlo se gasto 
diez ps y siete rrs de oro y por la ecbura seledio veinte ps“83.

Dos piezas de plata se encargan fuera: una Lámpara a la Casa Cosío de 
México y las Andas de Santo Domingo. De las dos se ignora, por ahora, su 
paradero. De la primera vamos a reseñar algo más que el costo, por los inci­
dentes que la Tercera Orden tuvo que atravesar.

En la Capilla de los Terceros hurtan la Lámpara de plata que allí había 
colocada, de la cual se recuperan unos pedazos8'. En 1794 se hace un pri­
mer encargo a Veracruz. Así lo reseña el Dr. Juan Joseph Castro: “Por 789 
ps 3 1/2 rs que se importa la lampara de Plata hecha en mexico para la 
dicha capilla y embarcada la casa de Cosío de Veracruz en la Fragata la 
Perla por cuenta de la V.O.T. como por menor aparece en la adjunta cuen­
ta duplicada su fecha 31 de Diciembre de 1794, que he recibido por el 
correrò llegado ultimamente sin que haya noticias del paradero de la fra­
gata, pero tengo escrito Cádiz pr triplicado en 9 de Enero del corriente año 
para que se asegurasen 8000 ps por el valor de dha lampara y reiterado 
posteriormente el propio encargo “85 86. ¿Qué pasó con la primera? El mismo 
Dr. Castro nos dice que fue apresada la fragata por los ingleses. La segun­
da Lámpara, con un costo de 869 ps 7 y medio reales, llega a su destino en 
1796 y permanece en su lugar hasta el célebre terremoto de 1812. En esa 
fecha se dice: “Ytt. pr descolgar la lampara, desarmarla y ocultarla pr que­
rer llevársela elgovierno rebolucionario...“66.

Respecto de las Andas de plata contamos con menos detalles. Por varias 
anotaciones se conoce que entregan a Don Juan Bautista Sarandia unas can­
tidades a cuenta de las ’’andas de Nuestro Padre”. Estas andas se encargan

80. Ibid., fols. 94v, 95, 105 , 105 v., 107
81. Ibid., fol.56 v.
82. Ibid., fol.149
83. Ibid., fol.80 v.l; “Por seis ps que di a Thomas Núñez pr hacer media candenti de la 

lampra que se havian hurtado" (en Abril de 1782), fol. 209.
84. 1755: “Por cínquenta y quatro ps que di al herm- Dn Pedro Blanco ultimo resto déla 

lampara’’ ibid. fol. 125 v., 227v. y 228.
85. Ibid.,
86. Ibid., fol. 305



238 Antonio Bueno

en 1770, al menos en esas fechas aparece el primer apunte de pago: 
“Doscientos y cinquenta ps a Dn Juan Baptista Sarandia a cuenta de la 
deuda del trono de nro Padre“*1. En 1773 terminan de pagarle el costo de 
las andas, que alcanza los 2.957 ps. A La Guaira baja a buscar las andas el 
Director de la Orden Tercera,Fr. Pedro Gando, lo acompañaran veinte peo­
nes para subirlas a Caracas87 88.

En 1805 el platero José Ignacio Guevara limpia las andas. Las mismas 
que en 1812 son rescatadas del fondo del convento. En anotación del teso­
rero se dice: “...Dimos dose ps para sacar las andas de plata qestaban en el 
fondo del convto y llevarlas acasa de Dn Pedro Aguerreverre “89.

Por último, en relación a los escultores y su intervención en la Capilla 
de los Terceros, sólo tenemos la indicación de haber ’’encarnado” el 
Maestro Joseph Llamozas, en 1748, "el santísimo Cbristo que esta en el Altar 
de dha capilla y sepone en los exercicios que hace dha Vene ord...”90. En 
1758 aparece la compra de un crucifijo, sin especificación de autor y con 
indicación de medida: “Por quarenta y un ps deun crucifijo que compro el 
padre de media vara de alto para los exercicios“9'.

Tampoco se especifica autor de la imagen de Santo Domingo que se 
compró en Guatemala. Se trata de una imagen de candelera y se indica el 
valor de la misma: “Por cincuenta y un ps y seis y medio rrs de una cabeza 
y manos de un Sto Domingo que se encargo a Guatemala y costo hasta 
Goaxaca“92. Otras anotaciones completan la noticia sobre esta imagen: el 
traslado desde Oaxaca a La Guaira via Veracruz con un costo de 8 pesos y 
6.50 reales93 94 95. En esas mismas fechas hay unos envíos de cacao a Veracruz, 
que pueden tener relación con la compra de la Imagen93.

Por último, en 1777 se habla de la construcción del campanario de la 
Tercera Orden: “Suplí para la fabrica del capanario déla Tercera Orden 87 
ps 3 rrs“9\

Antes de concluir este apunte sobre la Capilla de los Terceros, quiero 
reseñar, aunque sea brevemente, unos datos un tanto conflictivos, por el 
momento. Me refiero a la ubicación de los altares que existían en dha capi­
lla. La indicación del Notario de la Visita que realizó el Obispo Martí no con­
cuerda con los datos del libro de la Cofradía de Chiquinquirá. Allí se afirma

87. Ibid., fol. 183
88. Ibid., fol. 174
89. Ibid., fol. 305
90. Ibid., fol 31; "...En quince de mayo...quatrops alMroJoseph Humosa. fo\ .  52v.  91) 

ib. fol. 141 v.
91. Ibid., fol. 141 v.
92. Ibid., fol. 140
93. Cf. ibid., fol.141 v.
94. Cf. ibid., fol 141
95. Ibid., foí. 199 v.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 239

la existencia de un altar dedicado a esta advocación mariana.Pues bien, unos 
años más tarde, en 1775, se encuentra en el cuerpo de la iglesia, en una capi­
lla propia, la Imagen de Chiquinquirá. Es posible que el traslado se hiciera 
entre 1772 y 1774, para ubicarlo en la nave del Evangelio, en la capilla junto 
a la fachada del templo96. De la ubicación del altar de Santa Bárbara, de la 
que reseña Martí la existencia de una Cofradía, no tenemos, por ahora, más 
dato que éste: “para unos seguros déla puerta que se abrió enla capilla de 
Santa barbara en la rexa que tenia para entrada déla capilla de dha Vene 
Orden...”97 * 99. Dato impreciso que nos lleva a una doble interpretación: ¿puer­
ta de comunicación entre capilla y templo? Lo dudo, pues ya había una alu­
sión a la necesaria comunicación entre ambos espacios para el uso de las 
Terceras. ¿Puerta de acceso independiente desde la plaza? Es probable, con 
esta explicación se puede resolver el tema de la ubicación de la susodicha 
capilla de Santa Bárbara. Estaría frente al retablo mayor de la Capilla, posibi­
litando así la colocación de una reja. Esta obra se realizó en 1747, puesto que 
en Septiembre se hace el gasto de la colocación de los seguros a la puerta.

Toda la Capilla era enterramiento. No tenemos a la mano el libro de 
enterramientos prescrito para anotar los que se hicieran en ella. No cons­
ta de momento que se conserve. Pero en dos páginas del Libro de 
Consultas de 1689 nos encontramos el asentamiento de algunos enterra­
mientos hechos en el siglo XVIII (1767-1775). Se inicia bajo la dirección 
del P. Lector Fr. Juan Pérez de Ostos, por mandato del Provincial Fr. Juan 
Antonio de Palma.

El total de los enterramientos reseñados es de 31. Sólo algunos aportan 
los datos que aquí nos interesan. Asi tenemos que:

— ns 1: “El dia 18 de mayo deeste presente año de 1767 se enterro en 
el primer sepulcro déla ultima andana deabajo contiguo con el pie déla 
escalera déla Bobeda desta nra Capilla (...) D3 Catbarina María de Tovar, 
natural deesta Ciudad...

— ns 18: “En el mismo dia mes y año se enterro enla capilla de nra 
Tersera orden enla sepultura primera del lado del Convto junto al pilar 
que divide nra capilla déla del Smo Cbristo de Samparado con entierro 
rezado el hermo tercero Pedro Alexandro Hernández viudo y vecino de 
esta Ciudad'“”.

96. Cf. Arch. de San Jacinto. Libro de la Cofradía de Chiquinquir, 1774. “...Por un marco 
de zedro pa una vidriera de la ventana que cae a la Plaza onze rrs" (1775) fol. l;y en 1784: “ Yt 
tres ps real y mo importe de una mampara pa poner en la ventana déla Capilla de N‘J Sa cuyo 
gasto fue. quatro vars y quarta de man, madera, gonzes y clavos importo dhos tres ps real y mo 
pa impedir que el sol que da enfrente de tarde no se coma el velo“, fol.10.

97) Arch. de San Jacinto. Libro de cargo y descargo..., 1762, fol. 26 v.
98) Arch. de San Jacinto. Libro II de la Orden Tercera..., 1689, os últimas páginas.
99. lbid.



240 Antonio Bueno

Quedan aquí estos datos, como otros que no reseñamos y que pueden 
ser materia de ulteriores trabajos.

Conclusión

La presencia del laicado dominicano en nuestra Ciudad en el siglo XVII, 
reviste una especial significación y revela al mismo tiempo el grado de for­
talecimiento de la Orden de Predicadores. Los Terceros Dominicos com­
partirán con los restantes miembros de las Ordenes Terceras existentes en 
Caracas, un modo de ser y de actuar, incluso en el plano artístico, aparecen 
muchas similitudes.

Hemos querido presentar un primer acercamiento a su historia, vincu­
lada al Convento de San Jacinto y a su Templo, y junto con él viene al suelo, 
cuando la piqueta demoledora no deje ni los cimientos. Al salvarse algunos 
de sus libros se salva algo de su historia, de su vida y de su aporte al cono­
cimiento de nuestras raíces.

Cada apartado de este trabajo es sólo el apunte, un esbozo para próxi­
mas publicaciones, con las que se pretende desempolvar, hasta donde sea 
posible, parte de la historia de la Orden de Predicadores, a través de los 
gmpos que la integran.



Anexo documental

Letras de aprobación

Nos Fr. Ju4 de Olivera M en sta. Theologia, Visitador y Vicario G1 desta 
Provincia de Sancta Cruz délas Yndias, Orden de Predicadores. Abiendonos 
echo saber fr. Manuel de Sta María Director de nro tercer Orden de peni­
tencia, todo lo que sea obrado en dcho tercer orden en el tempo qe tubo 
su erección, felice y abiendonos todo parecido congruente y bien ordena­
do al bien de las almas y serlo (...) agrado del Divino Redemptor, y como 
consta de las sanctas disposiciones y sanctos deseos qe se adbierten en la 
antecedente consulta, por tanto, lo aprovamos todo, admitimos y confirma­
mos,mandando se observe, guarde y exercite en la misma forma qe la 
Hermandad lo pidió. Y en adelante aremos relación a N. R. P. Fr. Antonio 
Cloche dignisimo M. Gl. de toda la religión para qe bendiga con la pater­
nal bendición a nros terceros y terceras y en elinterin por la autoridad que 
nos asiste les bendecimos en el nombre del Señor todo poderoso a qn 
suplicamos rendidamte les favoresca, gobierne y encamine ala eterna sal­
vación y p4 qe conste damos estas letras confirmatorias firmadas por nos y 
nro secretario en Caracas en 2 del mes de Julio de 1689-

Fr. Juan de Olivera 
Mtro. Visitr y Vic4 Gl.
Por mandato de N. M.R.P. Mtro. Visitador 
Fr. Franco de la mata 
lector de Visp y comp4". 
en el fol. 6.

16



242 Antonio Bueno

Segunda consulta

Nos fr. Manuel de Sta Ma. Director del tercer orden de penitencia en 7 
de Julio de 89. Junta y congregada la hermandad de nros terceros en este 
Convento de Predicadores en publica Consulta les hice la proposición 
siguiente

Nro. M. R. P. M. Visitador y Vicario Gl. fray Juan de Olivera M. en Sancta 
theologia y N. M. R. P. M. Prior fr. Diego de Villafranca,el M. R. P. Subprior 
fr. Juan Sánchez y otros muchos Padres dicen qe desean mucho celebrar 
reciproco pacto con nra. hermandad, diciendo tres misas cada año pa par­
ticipar al crecido numero qe dicen nros terceros, Y juntamte decir una misa 
qdo muera alguno de la hermandad pa qe los terceros hagan lo propio en 
la muerte de los Reberendos Padres , Y ultimamte abiendo reconocido con 
docta paidencia y madura meditación los grandes frutos qe se consiguen 
ael alma délos reales qe se an señalado de limosna cada un mes puesto qe 
con ellos se consagran doce fiestas del Sr Sacramentado con benerados cul­
tos de Misas prosesion, y dos sermones descubriendo a su Magd a mañana 
y tarde y puesto qe con los tales dos reales sehan de socorrer en los tres 
dias señalados del año a cierto numero de pobres bergonsantes, Y se ande 
sacar tantas animas del purgatorio, y fuera de eso en el dia de año nuebo 
acudir a los enfermos (...) necesitados, socorrer a los Pobres (...) numero de 
la hermandad como (...) examine por legitiema. y puesto que pr ultimo 
(...) dhos dos reales en muriendo un tercero, se lecante una misa con publi­
cas exequias, vigilias y responsos, y luego para siempre de balde quedar la 
hermandad cantando la misa (...) por sus difuntos abiendo pues considera­
do los grandes bienes que se le siguen ael alma dicen que desean dar tam­
bién sus dos reales de limosna por cada un mes concurriendo con los ter­
ceros a participar de tantas espirituales ventajas (...)ta conformidad desean 
saver la voluntad de los hermanos pa qe corra el pacto desde el dia en que 
se firmare la resolución de estos puntos.

Abiendo sido oida la propuesta fue mui bien rescebida de los herma­
nos terceros y asi dixeron unánimes y conformes que tenían a gran felici­
dad el asentar este pacto con la Sta Comunidad y que desde luego se obli- 
gavan a todo lo referido. Y con acotación qe si algunas personas del siglo, 
hombres o mujeres aunque no se anumerasen en nra tercer orden, quisie­
sen entrar enel sobredho pacto acudiendo no solo con las misas sino tam­
bién con la señalada limosna de los dos reales qe desde aqui pa entonces 
les admitiremos y admitimos, deceando con esto el bien universal de las 
almas y qe todo concurran a la participación de tantos reverentes cultos, 
fiestas, misas, cermones, prosesiones, limosnas, socorros de pobres y las 
demas obras qe dxamos referidas.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 243

Sabida la resolución de la hermandad como director que la gobierna la 
aprovamos en nombre del Señor, mandando que asi seguarde y observe, y 
que en los seis folios siguientes aeste se adcriban los que fueren recebidos 
a los sobredhos pactos, encargando al maiordomo tenga especialisimo cui­
dado en la muerte de los tales pa qe se cante la misa funeral de sus hon- 
rras y pa que la hermandad cumpla (...) comprometido y pa que esto cons­
te en los tiempos futuros lo firmamos yo y el numero de los profesos en 
Caracas, en el sobredho dia mes y año, en nombre del Padre, del Hijo y del 
espiritu Santo. Amen Jesús.

Fr. Manuel de Santa María, Director 
Dn Juan Joseph Blanco de Villegas, prior 
D. Pedro Renxifo Pimentel, subprior 
D. Juan de Arechederra, maiom9

sigue una larga lista de firmas y cierra el Secretario D. Nicols Romualdo 
de Herrera.

fol 7, 7v. y 8.

Tercerta consulta

Yo el infrascrito en 30 de octubre de 89 nro P. director fr. Manuel de Sta 
Ma conbo la siguiente consulta a los hermanos profesos de nro. tercero 
orden.

Hallase nra hermandad muy beneficiada y asistida de nro hermano 
Balerío de Acosta pues con su oficio de pintor nos ha procurado (...)men- 
tar los divinos cultos (...)ia en la (...) escalera, ia en la mesa que compu­
so y en el sitial para el Sr Sacramentado obra de un excelente balor y 
Juntamte esperamos que nos asista en otras operaciones (...) aplauso al Sr 
Sacramentado, hallándonos pues (...)cion y atendiendo a que el dho Balerío 
de Acosta es (...) y pobre y qe por asistirnos se privase de algunos (...) para 
el sustento de sus obligaciones (...) nros hermanos si les parece que en 
debida recompensa...

fol.13

Cuarta consutla

En (...) del mes de Marzo de mil seiscientos y novta años el Sr. Prior 
Donjuán de Arechederra echo congregación y junta de los hermanos boca­
les de esta sta hermandad propuso lo siguiente que por quanto los RR. PP.



244 Antonio Bueno

Prior y Conventuales de este Sancto Convento de San Haicntho se hallaron 
promptos y avian ofrecido a nra hermandad darle el sitio necesario en la 
yglesia para labrar una Capilla cuia advocación fuese de terceros y donm- 
de pudiesen celebrar sus festtibidades y hacer sus juntas y para dha fabri­
ca y su determinación serian necesarios los remedios suficientes de mate­
riales (...) representaba a sus hermanos para ber los efectos conque volun­
tariamente podían aiudar a esta sta obra y luego incontinente qe fue oida 
dha propocion el señor capitán Juan Blanco de Villegas (...) tablas= el 
Alférez Francisco Elgueta veinte ps. y un peón los dias qe pudiese= el Capn 
(...) un peón continuo= el Ido Diaz dies ps= ... Dn Fernando de Tobar cien­
to y cinqta pesos= (...) Dn Juan de Arechederra de la obra de techo en lo 
tocante a la carpinteria, según la deterrminacion del sitio (...) en que al pre­
sente se discurre labrar dha Capilla qe es la q (...) lia de jesús la mitad, el 
thesorero D. Diego de Aguado sinquenta pesos, lo qual oido y entendido 
por el dho Señor Prior dio repetidas gracias a todos los hermanos y a Dios 
nro. Señor por el fervor espiritual que puso enla voluntad de todos para el 
maior fomento de esta sta hermandad y me mando a mi el presente 
Secretario tomar razón de dhas mandas, con toda distinción de cantidad en 
el libro de bienes y ajustes de esta Sta hermandad, para qdo llegase el tiem­
po de su execusion y cobranza y (...) execute con (...9 a dha junta de lo 
qual doy fe y firme y ubrique en dho dia mes y año.

Dn. Nicolas Romualdo de Herrera. 
Secretario “. 
fol. 13 v. y 14.

Documento de nombramiento de Director de la Orden Tercera

Nos el Pdo. fr. Jue de San Joseph Prior Provincial y el RR Definitorio del
presente Capitulo Provincial________________  aviendo parecido ante
nos el Por y hermanos denra tercera orden de penitencia, pidiéndonos les 
continuásemos en el oficio de su Director y mro al M. R. P. presentado fr. 
Luis Cordero por haverlo experimentado en dho exercicio mui a proposito, 
por su virtud y buen exemplo y con continua asistencia ala buena dirección 
y regimen de dha tersera horden, Por tanto, atendiendo nosolo al 
comunconsuelo de nros hermanos terseros, sino juntamte a las nobles pren­
das, virtud y letras dedho R. P. Pdo. fray Luis Cordero lo continuamos y si 
nessec2 fuese le instituimos y acemos Mro. director de dha tercera orden 
contoda la facultad que podemos concederle y es necessa para dho exersi- 
cio sinque nros prelados inferiores y hordinarios puedan (...) de su direc­
ción y govierno y mandamos a todos nuestros hermanos de dha tercera



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 245

horden de Penitt3 tengan, beneren y obedezcan a dho R. P. director como 
a suprelado y mandamos juntamte al Secret2 de la dha tercera horden ponga 
consecutibo a este despacho nro la petición suplicada y sokicitud presen­
tada as ante nos en el libro déla tersera horden (...) dadas a Verbo adber- 
bum . dada en este nro combento de Señor San Jacintho decaracas en vein­
te y tres de agt2 de mili seiscientos y noventa años Sellada con el sello maior 
de nro oficio y refrendada del infrescrito notario.

Fr. Juan de Sn Joseph 
Pdo y Prior provi.
Fr. Diego de la Mata 
Mro. Prior y difinidor 
Fr. Franco de molina

Fr. Franco de Silva 
Matro y diffor 
Fr. Ju2 Sanchez 
Subpor y deffor

Ante mi
Fr. Juan suarez
Lector de Artes Secrt2 fol. 15.

Sexta consulta

“En dos de Agosto del año demil seiscientos y noventa y uno habiendo 
el Ldo Cosme Diaz congregado alos herm2 vocales y demas (con la assis- 
tencia de el p. director fray Luis cordero) de la hermd del tercero orden de 
nro Pe S Domingo les hizo las propuestas siguientes: la primera qe por qto 
tenian echa consulta de fabricar la Capilla de nro Glorioso Pe. S Domingo 
con el titulo de terceros, anotando para la fabrica con sus gratuitos auxi­
lios , si les pareccia conveniene el primero para dha Capilla pues estava 
señalado el sitio, y no había dificultad alguna sobre el.

La segunda si estaban en animo de exibir las mandas qe para la fabri­
ca tenian echas pues sin ellas no se podía principiar.

La tercera si era conveniente se gastasen en dha fabrica los bienes qe 
se conocen déla hermandad.

La quarta si convenia que haviendose de poner por execucion dha 
fabrica se nombrase un thesorero en cuio poder entrasenn las mandas qe 
constan déla consulta quinta tiene echas dhos herm2 y demas reales con­
que se hallase nra hermand y que el dho corriese con dha fabrica tenien­
do pa esto su licencia de gasto y recivo qe ubiese de dar quentas quando 
el prior se las pidiese.

(...) y abiendo sido advertidlo por nros hermanos (...)
Respondieron ala primera qe les parecía mui conveniente (...) cucion 

luego la fabrica déla Capilla.



246 Antonio Bueno

Ala segunda digeron qe estaban en animo de exibir las mandas qe 
tenian echas qe en señal de ello concurrirían el domingo de Agosto con lo 
que ofrecieron cada uno para qe asi se principiara.

Ala tercera respondieron todos en la misma conformidad qe se gastase 
loqe ubiere en la hermandad mo faltando alas fiestas y limosnas qe tiene 
determinado hacer nra hermandad.

Ala quarta digeron era mui de razón se nombrase thesorero con todas 
las condiciones referidas enla propuesta y haviendose de elegir dho theso­
rero se hizo elección con el voto de todos los hermanos bocales qe se halla­
ron en la Junta y el parecer de los demas fue en el Capn D femando 
Manuel de thobar, qe acepto dho oficio con todo el amor y dijo pondría 
toda diligencia en cumplir todo lo qe se pedia y luego de parecer délos 
vocales y demas hermanos se nombraron pa qe aiudaden a dho Capn D 
femando Manuel de thobar en sus ausencias o enfermedades y ocupacio­
nes al Capn D. Manuel de urbina y a D Bernardo Carrasco los queales reci­
bieron dho nombrmto mui gustosos para que en todo tiempo conste, fir­
mamos esta consulta en dho dia mes y año”, fol. 25 y 25 v.

Documento enviado al Capítulo Provincial de la Provincia de Santa Cruz 
de las Indias, celebrado f.n el convento de San Jacinto de Caracas, a partir 
DEL 13 DE AGOSTO DE 1690

“M. R. P. N. Por Provyal y Rmo difinitorio______________ _
El Castellano D. Juan de Arechederra como prior de la sta hermd de 

penitencia de nro. glorioso Padre Sto Doms en vos y en nombre de ella 
parezco ante V R y M meritisimo Pe Provincial y docto difinitorio y digo que 
por quanto el dia sinco de este presste mes y año en Junta que tubo dha 
hermd se decreto fuese presentadas las constituznes por ella hechas y asi­
mismo difertes suplicas que como consta de uno y otro pressto ante V. P. 
Rmas con la beneracion devida y assimismo suplico y pido en nombre de 
dha junta hermd sea seervido de aprobar dhas constitunes confirmándolas 
y haciéndonos gracia de concedernos las dhas suplicas y para q todo tenga 
la firmesa y estabilidad sirva patrocinar los dhos Ynstaimentos para q por 
via del Rdo difinidor q fuere imbiado a los rreinos de españa sepongan en 
manos de N. M. R. Pe gral para la revalizacion y confirmación de todolo q 
en esto como en lo demas que viere al serv2 de Dios nro. Sr y aumto de 
esta sancta hermd (...) y gracia= Donjuán de Arechederra.

Por presentada y haviendo visto y conferido las suplicas que hace la ter­
cera horden de penitencia atendiendo nos al cariño y amor (...) Señor le 
concedimos todas las suplicas q nos (...) q N. Rmo no hace las petiznes de



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 247

gracias e yndulgencias a Su Santd pertenese si al R. P. difinidor que (...) 
para q setraiga el libro de la hermd para q (...) se escriva la patente al Pe 
M Director y de las asistencias en sus santos exercicios (...) damos a dha 
sacra tercera horden (...) fol. 16 /

las devidas gracias y rogamos mucho nos assitan en sus oraciones para 
q Dios nro. Sr. a todos nos consuele y (...) de su mano (...) cia. asi lo pro- 
beimos, mandamos y firmamos el M. R. Pe Provyal y Rmo difinitorio en 
veinte y dos dias de agto de este año de nobenta Fr. Juan de San Joseph 
Pressdo, Pr Provyal= Fr. Franco de Silva Mro. y difinidor = Fr. Diego déla 
Mota (...) Prior y difinidor = fr. Juan Sanchez suprior y definidor= fr. franco 
de Molina Pdo y Por gen y difindor= fr. Juan Suarez secreta2____________

Jhus Maria y Joseph = el castellano D. JuB dearechederra como prior de 
esta Sta hermd de penit3 hago saver a mis mui amados herm2 asi bocales 
como atodos los demas congregados en esta Junta como el dia q se conta­
ran treze de este preste mes y año sea de celebrar en este Sto Convto de Sr 
San Jacintho el Capitulo Provyal délos mui doctos y Rmos padres bocales 
de nra horden y patriarca Sto Dom2 y por qto el que saliere por Meritisimo 
Provyal ademas de haver de aprovar nras nuevas Constituzns abra de imbiar 
a los reynos de Uropa su procurador general como siempre sea de uso y 
costume y qe puede ofrecerse a esta hermd el pedir y suplicar algunas gra­
cias especiales ademaas de la de la confirmazon y af(...) representar al M. 
R. P. Por Provyal que saliere y su docto y Rmo difinitorio algunas suplicas 
pa mas amplitud de bozion y (,..)congregaon porloqual pido y amonesto 
atodos los prestes (...)particular loque seles ofreciere y de ello estando con­
formes tomar la razón nro secretario entoda forma___________________

En consecuon déla propuesta echa por el Sr Prior desta Sta hermd entre 
diferentes (...) qe sehicieron se reconoció por todos los bocales qe se halla­
ron enella se hiciese al mui docto difinitorio las suplicas sigtes___________
________________ fol 16 v/

La Primera la confirmación cotoda humildad y benerazion de esta Sta 
hermd al M Rmo P Provincial q saliere en (...) déla qe tiene dada N. M. R:
P. Mro Visitador y Vicario gl fr. Ju9 de olivera en los nuevos estatutos de esta 
santa hermd y q por su mano sean transferidas a N. Rmo Padre general pa 
obtener su approbacion.

La segunda suplica q siendo presiso tenga esta congregon religioso 
director de esta Sta horden de conocida prudencia virtud y Spiritu todas 
prendas nessas ala rreconsiliacion del estado secular deque se compone 
attenido y tiene merecido lugar y afecto en la voluntad de todos los her­
manos el R P Pessdo y lector fr. Luis Cordero q se halla sostituiendo el lugar



248 Antonio Bueno

de nro primer director fr. Manuel de Sta Maria cuyo bondadoso spiritu y 
doctrina beneramos en su perssa laqual expone al travajo sin resservzon 
decosa alga sin otro fin ni interes q el seerv2 de la divina Magd pues el que 
pudiera conseguir en las cortas limosnas q nrs Sta. hermd tiene señaladas 
pa lo sermones en los q apredicado en las fiestas mensales q secelebran a 
Jhus Sacramentado lo dexa para ayuda y socorro délas nesesidad y asi pedi­
mos senos apaieba y confirme en este exercicio.

La tercera suplica es que aviendose practicado (...)nessa Capilla en que 
esta tercera horden tenga sus exercicios como también celebrar sus festibi- 
dades sin q pueda servir de embarazo al concurso déla Yglesia y ministros 
délos divinos oficios y coro en fer(...) y cumplimto déla oferta que los M 
Revdos padres prelado y (...) nos tiene hecha pedimos y suplicamos senos 
de el sitio desde donde se entra (...) puerta de muro porque de al claustro 
fol. 17/. q aora esta serrada hasta lo inmediato deloqueoy (...) que (...) 
labraremos en correspondencia de naves de enfrente en que se erixa la dha 
capilla (...) los repartimtos (...) y retablo de nra adbocacion dándole entra­
da por el mismo templo para q también puedan las terceras hermanas hacer 
sus asistencias en dha capilla._____________________________

La quarta suplica es qe siendo este Sto combento el seminario délas mas 
reconocidas letras de esta Provincia y q en su frecuencia se exercitan algu­
nos hermanos de esta tercera horden con conocido provecho y lussmto por 
loqual sepide q si algún eclesiástico herma de esta sta congregaon llevado 
del (...) y debozon quisiere encargarse de algún sermón de nras mismas fes­
tividades no obste el reparo déla enagenazon delpulpito pues todos esta­
mos devajo de una rreligion y rregla_______________

La quinta suplica a apedimto de esta congregzon nro M Rmo Pr 
Provincial y Rmo difinitorio interponga su autord para q N M RR P General 
alcanse de Su Santidad q el altar de nra Capilla de terceros sea priviliegia- 
do para e con cada Sacrificio q enel sezelebre se saque una anima de pur­
gatorio por la intercesión de qqn hisiese esta caridad y por qto el dia vein­
te y ocho de marzo sedio principio a esta Sta Congregación en esta ciudad 
por el M. R. P. Mro director fr. Manuel de Santa Maria este mismo dia en 
todos los años se alcanse de Susantidad un Jubileo Plenísimo para todas las 
personas q confesadas y comulgadas visitaren la dha Capilla y entano que 
no la aya este Santo convento.

Fr. Luis Cordero Pressdo director= Dn Jua de Arechederra fol. 17 v/ 
piror= D. Jus de lovera Suprior= D. Femado Manuel de Tovar y bañez, Vfi 
= Cosme dias de león maiordomo = (...) blanco de Villegas = D. Pedro 
Renxifo Pimentel= Diego ladrón de Guevara = D. Franco de mendoza pres­
bítero = D. Joseph Salvor de Medina = JuQ Atencio de herra = Don Carlos 
Frnco de herra= Melchor de Ayestaran = Franco Gil Arratia = Pedro blanco



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana. . .  249

infante = Jue garda Moreno = Mathias Sánchez delira= D Bernardo de 
Salamanca y Carrasco = Ldo Jus Sánchez

D. Nicolás Romualdo de herr3 Secret2______________________
Digo yo D Nicolás Romualdo de herr8 como secret2 del tercero horden 

de penit8 de N P Santo Domingo q el dia q secontaron sinco de agt2 de este 
preste año de nobenta en una Junta aq comboco el Sr Castellano D. Ju2 de 
Arechederra como prior de todos los hermos bocales para loque se les 
pudiere ofrecer para el presste cappitulo provyal que se havra de celebrar 
de esta Sagrada Religión eldia catorce de agt2 y aviendose tratado en dha 
Junta difertes puntos suplicatorios para bien de nra hermd se desidieron 
algunos délos quas medpido testi,2 dho Sr Prior elqual ledoi para q conste 
y lofirme y signe de minóme en Caracas en sinco de agt2 de mili seistos y 
noventa = D Nicolás Romualdo de herr8 Secret2_____________________

fol 18 /

Nuevas constituciones de la Orden Tercera df. Caracas

fol. 18/. “En el nome de nro Sr Jesucristho Dios y home verdadero se 
formaron e hicieron esta Constituzes delatercera hornde de penit8 déla hor­
den de nro Pe Santo dom2 oy veinte y tres deabril de mili seiscientos y 
ochenta y nueve años.

Nos fr. manuel de Sta. Maria lector de Theologia mro director del tercer 
horden de predicadores de penit8 de nro fol. 18v / Glorioso patriarca Sto 
Domg2 en virtud déla comisión plenus pose q tenemos pa este oficio por 
nro M. R. Pa fr. Ju2 de olivera Visitador y Vicario geni dignísimo deesta 
prov8 de Sta Caiz délas Yndias asociado el Capitán D Ju2 blanco de Villegas 
Prior de dha tercera horden y el cap. Dn Franco Rengifo suprior de ella oy 
en Veinte y tres del mes de abril del año de mili seiscientos y ochenta y 
nueve hizimos combocatoria alos hermos terceros y juntos y congregados 
a nra Consulta en este nro Combento les propusimos la sigte representaon

Abiendo el Sr servido por suinfinita misericordia de havernos asistido 
con los afectos de padre y la excelsa Emperatriz délos Angeles Maria sma 
con procordiales cuidados de Me y constante patrocinio seafecundado y 
crecido el num2 de nros hermanos y hermanas y haviendo reconosido 
ensendidos los corasones en el santo amor deseosos déla salvzon desús 
almas los emos jusgado ( no sin pequeño fundamto) desearan los herma­
nos demas de las comunes leyes desu Constituzon determinar algunos pun­
tos y estableser algunos establesimtos deleyes municipales sonserntes ala 
buena conservación y buen gobierno y especialmte para la rrecta distribu-



250 Antonio Bueno

cion de los vienes que ubiere nra Sta hermd y asi deseamos q en esta Junta 
y Congregzon se determinen las determinaciones congaientes ael buen 
regimen_______________

Aloqual oydo la propuesta con rreverte amor y con humilde deseo de 
asertar prudentemte respondieron los hermanos q deseavan mucho su con- 
serbacion y govno y salbacion desús almas y mirando a(...)fon puestos a 
los pies del Divino Redemptor Para adquirir luz fol. 19 /, explendor y cla­
ridad deseavan sepusiesen en exercicio dies y seis puntos q havian preme­
ditado y asi dixeron____________________________________

1. Lo primero que pues el libro de Constituzon de terceros consede
autoridad para adelantar algunas profesiones pe antes de cumplir el año por 
aora se adelantan algunas profesiones para q los tales profesos sean los que 
tengan el voto consultibo y desisivo, asi para las Consultas de la hermd 
como pa resivir alos q quieren nro avito para q de esta forma se evite la 
confuzon q sesigue de no haver los botos determindos y por esto sera vien 
sean persa de discrzon y prudensia sinq se dispense aning2 el tener los vein­
te y sinco años eceptuando por aora detal fza D franco de Villegas D Pedro 
blanco D Frnco de herra y al lizdo D Nicolad Romualdo de herra y aunq no 
tienen la hedad cumplida se admiten por quatro causas, la prima por tener 
ofiz2 en la hermd, la segda por ser de los primitivos q rrecivieron el avito 
la tersera por ser reconosida subuena vida y mucha su paidencia y nopo- 
diamos dexar de enumerarles, la quarta porque son oriundos de esta tierra, 
por cuia causa no se le suple la hedad al lzdo Jus Sánchez de porres aunq 
fue délos primeros, pereo se deve adbertir que esto no pueda servir en ade­
lante de exemplo___________________

2. Lo segdo queremos q todos los hermos que ubieren de entrar en esta 
Sta Congregazon de penitta sele ade hacer saver la primitiva regla de ella y 
estas constituznes y otras advertencias como son subjezon a los superiores 
de esta director fol. 19 v./ y prior y obediencia y humildad en aquello que 
le fuere mando y aunque ninguno de estos preceptos es bajo la ymposicion 
de pecado mortal con todo es una falta hecha con Dios y su infinito amor 
en que religa a su humana voluntad en el temor y el amor divino y con 
todas las virtudes alo qual se deven subjetar todas las pasiones y vanidades 
de este mundo y tener siempre por objeto (...) a Cristo y su pasión con qn 
sehace este pacto y a qn se le da esta palabra cuyo quebrantamto puede 
ser principio de perdición como su observa preserbazon y asi esta sta 
hermd a de nombrar todos los años por sus bocales un examinador q 
imponga alos que pidieren estos Santos (...) entodos sus estatutos y hallán­
dolos suficientes y ferborosos son su noticia deveran ser rescividos.

3. Lo tercero queremos q nra hrmd tenga un secret2 para q puedan
expedirse en forma de dho qualequiera despachos q se hicieran________



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 251

4. Lo quarto queremos eq pornosotros sede todos los mesesalguna
limosna considerando que los bienes de esta miserable vida son (...) y q aca 
seade quedar las riquesas de esta vida y no ande entrar con nosotros a la 
sepoltura y assilo hemos de hallar enel tribunal divino las buenas obras q 
ubieremos hecho en este mundo Para q esta se distribuya en lo que adelante 
diremos y que se adbierta q aya de ser voluntaria sin q para ello pueda el 
q la ubiere de cobrar hacer alguna fuerza o violencia______________

5. Lo quinto queremos q se nombre un mayordomo en que entren las
limosnas y que corra su ofis con los mismas eleznes deprelados y q enel 
mismodia de año nuevo y q el que acava el oficio de quentas a nros 
superiores fol. 20/ nuevamente electos y que este tal mayordomo viva 
subordinado a nros superiores sin q haga determine o execute cosa algu­
na sin consultarles primero el qual pueda ser reelecto si pareciere con­
gruente_______________

6. Lo sexto queremos q cadames enel quarto domingo se consagren cul­
tos aladivina magd de Jhus Sacramentado y para esto se ensiendan por nro 
mayordomo seis libras desera descubriendo a su Magd amañana y tarde y 
q se encomiende u n sermón con las abertencias siguientes= al predicador 
q el principal asunpto es el Sr Sacramentado; mas q añada algún elogio a 
María Ssma Señora nra y alguna prerrogativa a nro Pe Sto Domg3 y algún 
aplauso a Jhs santísimo y su cofradía por el qual sermón sean de dar qua- 
tro ps hasta tanto que mejore el tiempo la misa la paga la cofradía de Jhs y 
da tres peesos y nosotros queremos q se añadan doze rrs de nros vienes 
para q de esa suma participe nra hermd del fruto del divino Sacrificio y jun- 
tamte para q nro convto enterese e(...) i ocho ps cada año por el trabajo q 
ande tener conosotros ya en el confisionario, (...) ya en el coro cantando 
nrs misas ya asistiendo nras fiestas, ya por el gran vuen que nos están 
haciendo en darnos el director enseñanza, conocimientos alumbrándonos 
los caminos pa elcielo________

7. Lo séptimo queremos q cada un año por el mes de nove q es el q
la Yglesia catholica erige funestas tumbas por nros difuntos se hagan unas 
honrras cantando misa y vigilia por nros difuntos hermanos por la qual se 
pagaran sinco ps ensendiendose quatro libras fol. 20 v. / desera reparti­
das entre las tumbas y altar adbirtiendo que la sera buelba anro mayordo­
mo y q todos hermanos asistan a esta misa resando por los difuntos y en 
lo que toca ala ofrenda si la ande cobrar y de que ade constar en llegan­
do el tpo nos consultara nro mayodormo para q se determine según los 
vienes ubiere___________________________

8. Lo octavo queremos q en muriendo algn herm2 o herma se cante 
una misa con su vigilia en la misma forma q iximos arriba y que también 
asistan los terceros y terceras pa encomendar al Sr a nro difunto herm2 y



252 Antonio Bueno

paera q asi no pierda la mera- de la muerte pues es transito q portodos 
pasara__________________

9. Lo nono queremos q si algún hermano hermana se hallare en ness-
sid extrema o cayese enfermo abiendo reconosido su nesesidad por nros 
superiores y aprobada por lexma sele socorra délos vienes de nra mayor- 
mia y aunq el enfermo sea una persona rica gustaremos mucho se le haga 
algún rregalo en razón de la hermd para que el cortes cumplimto y políti­
co agasajo muestre nro fraternal cariño adbertimos q aunque no sea del 
num2 de nra hermad si en esta repuca serreconocieren algunas expeciales 
nessidades en home o en mujer como los superuiores las aprueben por- 
lexmas sean socorridas de nra mayormia según dictase la prudencia y las 
posibilidades permitieren______________

10. Lo décimo queremos q el dia de año nuevo en el qual se consagran
por la cofradía de Jhs nro ssor reherentes cultos asu mgd se junten quinse 
pobre mujeres del numero de las bergonzantes y en la Capilla de nra Señora 
assitiendo fol. 21 / nuestros superiores con el mayordomo selede acada una 
a honrra y gloria de cada uno de los Misterios del santissimo rosario que 
son la redempcion del mundo y q se adbieerta a cada pobre el que ade rre- 
sar de limosna un rosario de sinco casas por la intensión de la Sta hermd 
laqual es aplicada por las animas delpurgatorio paraque estas pidan enpress8 
del Soe por los infieles que están enpecado mortal, por la extirpasion délas 
eregias aumto déla Yglesia y por los navegtes y agonisantes y portodas las 
nesesidades del mundo________________________

11. Lo undécimo queremos q el jueves Sto en mema de que nro rre-
demptor serrindio a los pies délos doze pobres pescadores nosotros procu­
rando seguir los pasos a esta luz ya este divino exeplar ordenamos que nro 
maymo acompañado dealguno de nros superiores de auqtro rs adoze pobres 
del num2 délos vergonzantes pidiendo un rrosario acada uno por las inten­
siones de nra hermd como dijimos arriva_______________________

12. Lo duodécimo queremos que en mema de los diez preceptos del 
decálogo déla ssma y divina ley decuia guarda la salbazon se logra como 
desuquebrantemto laeterna condenazion se adquiere el dia de los difubn- 
tos quando la Catholica Yglesia compasiba en lamtos sedehace llorando 
sus difuntos ya con los rroncos clamores de las campanas tristes, ya con 
funestos túmulos, ya vistiendo de luto sus altares y su sacerdotes, en este 
dia pues se han de sacar diez Bulas de difuntos y siendo sierto y asenta­
do q en viertud delayndulgensia fol 21 v. / Plenaria q incluie con cada 
una sesaca una anima del purgata queremos confiados en la divina miseri­
cordia de alia salgan diez animas déla triste cárcel y q estas sean las q 
determinare en el cielo la Augtma emperatriz de los Angles María sra nues­
tra para q estas en presa del Sr sean las lamparas ensendidas q viwan



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 253

alumbrando rrogando y pidiendo por nras almas y por una buena muer­
te en gracia del ssor_____________________________

13- Lo tercio décimo queremos q el dia deaño nuevo por ser el dia de 
eleznes según la dertminazon de N. M. R. P. Vicario general sediga por la 
mañana una misa rresada al Spiritu ssto aplicada por las animas delpurga- 
torio para que estas pidan en la press1 del ssor los buenos assiertos de nra 
hermd no solo en lo q toca a e eleznes sino también en los emas negocios 
tempoales y Spirituales y q todos los electores la oigan y q selede al minis­
tro del altar unpeso delimosna_____________

14. Lo quarto décimo queremos q pues en el libro de constituzon de
terseros se dispone q cada herms y hrrm3 mande desir todos los años tres 
misas en resiproco pacto por nra hermd sera vien q cada uno pida rvo del 
sacerdote q las dixere y q conforme fueran cobrando sus rvos se entereguen 
anros maymo para q todos los años quando se le rresiban las quentas entre­
gando dhos recivos nos haga savedores atodos déla cantd de misas q se 
ubieren dho por nra hermd en el discurso del año y para q tengamos un 
gran consuelo saviendo que nras almas an participado detanta copia de 
misas y adbirtiendo a los nra hermd que fueeran mas pobres q no tubieran 
para decir dhas misas nimda dha limosna que poe esto no se desconsuelen 
o aflixan sino q nos den noticia de su pobreza fol. 22 / para que no solo 
les conmutemos las misas en rosarios, sino q también examinado la nessid 
les mandemos socorrer con nra maymia______________________

15. lo quinto décimo queremos q si muriere algún o de nra hermd y
fuere su voluntad ser sepultado en este sto combento de ssor san Jacintho 
por ofrecimto y (...) quenos a hecho el mui docto difinitorio tenemos entie­
rro y sepoltura en la Capilla del ssmo Rosario en la q nos an consedido de 
valde pa los hermanos y hermanas de qualqiier estado o conmdicion ya 
sean ricos o pobres, grandes o pqueños, endonde seremo sepultados hasta 
entato se haga consulta pa hasernos donasion plenaria de una capilla que 
se intiule de nuestra tercera horden depenit®_____________

16. loa décimo sexto queremos q en qualquier tiempo que esta Sta
hermd quisiere rebocar algunos de losdhos establecimtos con la conslta de 
sus bocales pueda haserlo y siacaso se determinare hacer alguna nueva hor­
den o fabrica de capila elegir algún altar o fraguar alguna lampara o temo 
o cosa semejante, puede con la consulta délos bocales (...) der lo excio de 
alguna délas obras q dexamos referidas hasta tanto qlo que se intenta tenga 
el ultimo cumplimto__________________________

17. Lo decimoséptimo queremos q estas determinaciones aunq no se 
confirmen por haver autord para ello no obstenta sean presentadas ante N. 
M. R. P. M fray JuQ de olivera Visitador y Vicario general para tener nuevas 
letras de confirmación y que sean presentadas ante el capitulo provincial



254 Antonio Bueno

proeximo futuro (...) para que le apaiebe asi como para q por mano de su 
procurador nombrado pa roma fol. 22 v./ sean transferidas a N. M. R. P gnl 
de toda la rreligion para obtener Susta aprobación ysi para entonces pare­
ciere congruente procuraremos ponerlos a los,pies de N Ssmo Pe 
Ynocencio XI para que nos conceda su paternal bendición a esta santa 
hermd de caracas para q en gracia del Sor viva siempre alabando al Dios
omnipotente q govierna los cielos y latierra______________________

Haviendo sido oidas las dhas constituznes fueron bueltas a 1er oidas y 
entendidas de todos dhos hermos congregados el M. R. P. M. director fr 
Manuel de Santa Maria excito aq dixeran su parecer sobre ella oya dificul­
tando (...) corrgdo o ampliando algunos puntos aq todos respondieron 
unánimes y conformes seria mui del agrado de Dios nro ssor su observa3 
yq aello y asucumplimto se ofresian consincero corazón, amor y temor de 
Dios en virtud deloqual desde luego assignavan pa limosna voluntaria de 
todos los meses el estipendio dedos rrs parae con ellos hubieren con (...) 
las festibidades déla hermd y limosnas mensales q en dhas Constituznes y 
que para q estas tubiesen la mui dosta approbacion se hisies saver al nro 
convto de sor san Jacintho loqual haviendo sido hecho conjunta déla mui 
docta Comund ensu consulta approbaron las dif deterrminaznes y camino 
spiritual de penit3 (...) y de nuevo (...) sepulturas para todo (...) de her­
mos en la capilla del stmo Rorario y asimismo la donación yrrebocable de 
un sitio para la Capilla del tercera horden (...) sererigiesen altares y fra­
guasen bobedas , se encen fol. 23/ diensen lamparas se sepultaen en sus 
concavidades yen manfitzon de verdadera hermd y fraternal cariño dixe- 
ron asimismo q siempre que algún herm2 se sepultase en el convto de ssor 
san jacintho lo trasladarían quatro religiosos del féretro ala sepoltura ya 
fuere rrico, pobre o de otra qualquier suerte en señal todo de verdadera
hermd y caridad___________________

Todo loqual oido y manifestado esta congregación y hermd dieron las 
devidas gracias ala Rvda comnd y adbirtieron asimismo q en todos los 
domingos de mes sigtes y en el dia de año nuevo de todos los años selean 
estas dhas Ordenanzas y constiotuznes quede (...) por el Secret2 de esta 
Congregzon para la mayor edifiezion y excitazon spiritual délos hermanos 
como también se haga presintazon de estos despachos a N M R P Vicariop 
general para q obtenidas nuevas letras confirmatorias selladas y refrendadas 
con el sello déla provy3 queden con vigor y fuerza de estatutos y se pre­
senten al R.mo Capitulo provyal y a N M R P gnl para q entonces con lo 
demas que ubiere acordado esta sta hermd obtenga a lo pies de N Ssmo 
Pe Ynocencio XI paraq nos conseda supaternal bendizon y para e todo esto 
conste ordemos a nros Secret2 el qual se preocupe desde luego pa la fuer­
za de este acto y los demas q se ofrecieren (...) el Ido D Nicolás Romualdo



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 255

4_0 éde herr8 y declaramos por los bocales por parecer de los tres herma­
nos profesos q son el Capn D JuQ blanco de Villegas, prior, D Pedro 
Renxifo Pimentel; suprior; el Ido Cosme Diaz presbt- al capn D Juan (...) 
D. francisco gil del valle fol 23 v./ al ... 

siguen nombres ilegibles.

Es repetición con algunas correcciones de lo incluso en los folios 1 al 5 v.

Directores de la Tercera Orden de Penitencia 
DE NUESTRO PADRE SANTO DOMINGO DE LA CIUDAD DE CARACAS

1689 * Fr. Manuel de Santa María, fundador y primer director.
1690 * Fr. Luis Cordero.
1693 * Fr. Francisco de la Mata.
1719 * Fr. Domingo del Rosario.
1721 * Fr. Francisco Bello.
1747 * Fr. Pedro de Jesús Yepes.
1763 * Fr. Vicente Betancourt.
1765 * Fr. Juan de Ostos.
1767 * Fr. Pedro Gando.
1778 * Fr. Mateo de Espinosa Martel.
1787 * Fr. Manuel del Rosario García.
1798 * Fr. Joseph Carmona (interino).
1800 * Fr. Santiago Salamanca.
1804 * Fr. Juan José Ysasa.
1808 * Fr. Juan de Abreu (interino)
1811 * Fr. Mateo de Espinosa.
1813 * Fr. Juan José García.
1839 * Fr. Felix Ravelo.
1847 * Fr. Miguel Ant2 de Valdepeñas O.F. M. C.
1859 * Pbro. Efrén Cordero.

Termina aquí la sucesión de directores. La V. O. T. de Santo Domingo 
debió estar vigente hasta el momento de la demolición del templo de San 
Jacinto y su capilla anexa llamada de Sto. Domingo o de Terceros.

Las fuentes documentales están en el Archivo del Convento de San 
Jacinto. Libros de los siglos XVII, XVIII y XIX.



256 Antonio Bueno

Priores de la Tercera Orden

1689 - Capn D. Juan de Villegas.
16 90 - Castellano D. Juan de Arechederra.
1693 - D. Pedro Renxifo.
1719 - D. Manuel de Ochoa.
¿ ? - D Francisco Carlos de Herrera.
1726 - Br. D. Francisco Reynoso.
1747 - D. Pedro Blanco de Ponte.
1748 - Dr. D. Juan Joseph de Castro (pbro.)
1750 - D. Augustin Nicols de Herrera.
1752 - D. Pedro Francisco García Ruiz.
1754 - D. Cornelio Blanco.
1758 - Dr D. Gabriel Martin de Ybarra.
1760 - D. Juan Christoval Vicente Obelmejía.
1761 - D. Fernando Lovera.

- D. Francisco Lozano (pbro.)
1779 - Dr. D. Vicente Perez.
1785 - D. Juan Joseph Echenique.
1795 - D. Francisco Ygnacio Alvarado Serrano.
1798 - Dr. D. Francisco Guillen.
1798 - D. Juan Feliz Rosa.
1800 - Br. Manuel Ygnacio de Ribera (subprior).
1803 - D. Domingo Grate.
1804 - Dr. Joaquín Manuel de Quintana (subprior).
1811 - Dr. Tomás Sanabria.

Los datos están tomados de los libros de la Tercera Orden.

Tesoreros de la Tercera Orden

1689 - D. Cosme Diaz, pbro.
1719 - D. Luis de Urea.
1747 - D. Gonzalo Quintana Barreto.
1754 - Dr. D. Juan Jospeh de Castro pbro.
1779 - D. Juan Joseph Echenique.
1785 - Dr. D. Juan Joseph de Castro (interino). 
1793 - D. Juan Joseph Echenique.
1811 - Fr. Mateo de Espinosa.

Aquí termina la sucesión de tesoreros.



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 257

Frailes de San Jacinto que atienden a los Terceros en los cultos ordinarios

Se entiende por cultos ordinarios los que se ofrecen el 4- Domingo de 
cada mes. Aquí se reseñan los nombres de los predicadores. Hay meses en 
los que por coincidir con alguna otra festividad y no correr los gastos a 
cuenta de la Orden Tercera, omiten el nombre del predicador.

Siglo XVIII.

1748: Fr. Joseph Guerrero.
Fr. Antonio Manes
Fr. Juan Bautista Marrón. Prior.
Fr. Pedro Gonzlez. Regente de estudios.
Fr. José Manuel Vizcaya, Lector.

1749: Fr. Juan Bautista Marrón.
Fr. Pablo Ortiz, Lector.
Fr. Pedro Gonzlez, Regente 
P. Prior.

1750: Recogen limosna Fr. Diego, herma converso.
Fr. Joseph de Herrera.

1754: Fr. Romualdo Leal (dotación de una fiesta).

1753 ss.
P. Lector Espinosa.
Los Coristas cantan en el novenario.
P. Regente de estudios.
P. Lector Ostos.
P. Amaya.
P. Carreño.
P. Vizcaya.
P. Cuervos.

1758: Fr. Domingo Gutiérrez (plática)
P. Regente de Estudios (sermón del último día de la fiesta).
P. Presidente.
P. Subprior. Una plática.

17



258 Antonio Bueno

1761:

1765:

1766:

1768:

1772:

1779:

1780:

1782:

1787:

1790:

1791:

1792:

1793:

Fr. Domingo Blanco. Pláticas.
P. Gutiérrez. Por una plática.
P. Sierra. Una Plática.
Fr. Alonso. Presentado. Una Plática

Prior (Fiestas de Ntro. Padre).

Fr. Vicente Betancourt (Misas).

Fr. Vicente Betancourt, subprior.
P. Texera (un cáliz).

P. Cantor (les hizo el altar del Corpus).

P. Tinoco (Misas del Espíritu Santo en las elecciones). 
Fr. Mateo de Espinosa.

P. Prior.
Fr. Juan Joseph Ysasa 
Fr. Mateo de Espinosa.

P. García.
P. Yelamos.

P. Fernndez.
Fr. Mateo de Espinosa.

Prior, sermones.
Fr. Domingo Thomas Cabrera, misas de la capellanía. 

Fr. Domingo Thomas Cabrera (celebra unas misas).

Fr. Vicente de Acosta.
Padre Comisario Vázquez (es Fr. Francisco Terrero). 
No se indican los nombres de los predicadores.

Fr. Francisco Terrero, Prior 
Fr.Manuel José Diaz Carballo 
Fr. Rafael Argumedo.
Fr. Felipe Espinosa



Los Terceros Dominicos: Una experiencia de vida cristiana... 259

1794: Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Rafael de Argumedo.
Fr. Francisco Terrero, Prior (celebra la Misa del 4° domingo).

1795: Prior.
Fr. Rafael Argumedo.
Fr. Felipe Espinosa.
Fr. Felipe Mota (puede ser el mismo P. Espinosa). Oración fúne­
bre de Noviembre.

1796: Fr. Juan Joseph Ysasa
Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Vicente Salazar.
Fr. Rafael de Argumedo.
Fr. Felipe Espinosa.
Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Juan Josph de Ysasa (Misas de la Octava y Trnsito).
Fr. Antonio Pudendo Pérez (Noviembre).

1797: Fr. Manuel Joseph Carballo.
Fr. Felix Rabelo.
Fr. Fancisco Antonio de Castro.
Fr. Juan Joseph de Ysasa (Misas en la Octava de Sto. Domingo). 
Fr. Antonio Pudendo Pérez (oración fúnebre de Noviembre).
Fr. Felipe Espinosa.

1798: Fr. Antonio Pérez.
Fr. Francisco Antonio de Castro.

1799: Fr. Felipe Mota.
Fr. Santiago de Salamanca.
Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Manuel Fernndez (oración fúnebre de Noviembre).

Siglo XIX

1800: Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Manuel José Fernández.
Fr. Felipe Mota.
Fr. Santiago Salamanca (oración fúnebre de Noviembre)



260 Antonio Bueno

1801: Fr. Manuel José Fernández.
Fr. Felipe Mota.
Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Santiago Salamanca (oración fúnebre de Noviembre).

1802: Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Francisco de Medina (Oración fúnebre de Noviembre).

1803: Fr. Francisco de Medina.
Fr. Francisco Antonio de Castro.

1804: Fr. Francisco de Medina.
Fr. Francisco de Amarante.

1805: Fr. Francisco Antonio de Castro.
Fr. Felipe Mota.
Fr. Francisco de Amarante (Noviembre).

1806: Fr. Felipe Mota, todo el año.
Fr. Santiago Salamanca (oración fúnebre de Noviembre).

1807: Fr. Felipe Mota.
Fr. Antonio Pudencio Pérez.
Fr. Agustín Betancourt (Misa aniversario de Noviembre).

1808: Fr. Antonio Pudencio Pérez, Prior.
Fr. José Felix Ravelos.
Fr. Toms Gonzlez (Noviembre).

1809: Fr. José Felix Ravelo.
Fr. Felipe Mota.
Fr. Mateo de Espinosa.
Maestro Director.
Fr. Juan José Ysasa (Noviembre).

1810: Todo el año el Maestro Director.
En Octubre tienen lugar las exequias del ex director Fr. Manuel 
García.



Pleito del secuestro de las vacas 
del convento de San Esteban 

por los de Valverdón1

Adolfo Olivera Sánchez

Madrid

I

La historia de Valverdón2 es la de una desazón de pleitos y litigios con 
el convento dominicano de San Esteban, desde la adquisición de la yugada 
en el embargo del rentero de Valvuevo, Juan Gómez el año 1488.

Siempre por mor de los pastos, justos para sus ganados pero no para 
admitir además los de los frailes.

1. Valverdón es un pueblo de mucho edad. Su nombre aparece por primera vez en un 
documento escrito, el 27 de febrero de 1298, con motivo de un pleito entre el cabildo de la cate­
dral de Salamanca, de una parte, y su arcediano D. Diego y Martín Velasco de la otra, al some­
ter al juicio de varios "maestros de acennas que viessen etjulgassen si estas acerinas eran aca­
badas o non

Se trataba de las que estaban junto a Santa Marta.
Entre los maestros aceñeros llamados, aparece "Dgo(Diego) mestre de Vaherdón", en la 

fecha y año indicados.
EÍ 8 de marzo del mismo año, los maestros declaran que las aceñas en cuestión no estaban 

terminadas y el arcediano y Martín Velasco pierden el pleito. En esta ocasión vuelve a aparecer 
cinco veces el nombre de Dgo., con el título de “maestre de Valverdón", dos veces y con el de 
“mestre” simplemente, otras dos.

(AHN., Clero, Salamanca, Catedral, Carp. 1886, n.2 9. Original).
¿Dataría de ese tiempo la poderosa pesquera y la aceña rota y las construiría él mismo?
Hay que recordar, de todas maneras, que los de Valverdón eran conocidos como “los ace­

ñeros”.
2. Valverdón está a 13 kilómetros de Salamanca por la carretera de Ledesma, en la Armuña 

Baja, con dos vegas, la de Arriba y la de Abajo, en su parte sur, al amparo del Tormes y por el 
norte, la extensión de sus tierras de pan llevar.



262 Adolfo Olivera Sánchez

Les exigieron tener allí yugada y la tuvieron. Les impusieron casa y 
vecindad y adquirieron algunas en las que habitaban sus pastores. Tenían 
que darles sal y lumbre y se la daban. Debían pagar tributos y los pagaban. 
Todas estas cuestiones ocasionaron juicios inacabables3 4.

La desazón culminó en el asesinato de fray Juan Sánchez, administrador 
de Valcuevo, a la voz de “como en Fuenteovejuna”, a manos de algunos 
vecinos.

Es verdad que se llegó a una concordia en 1713 pero duró ventisiete 
años.

Este documento que publicamos es una buena muestra de aquellos 
roces\

CARATULA

Balberdor. Caxón n.2 10

Pleyto: de parte de este Combento con los de Balberdón.

— Sobre que los de Balberdón metieron un ataxo de Bacas de Valcuebo 
en el corral: para penarlo, por haver pastado en el término de dho Lugar.

— Cómo este combento se quexó al tiniente desta ziudad: exibiendo 
dos executorias Reales que dho Combento podía pastar con su ganado los 
pastos de Balberdón.

— Cómo el dho tiniente despachó con mandamto un escriv110 y 
Alguacil pa que los de dho Lugar soltassen el ganado acorralado y como no 
quisieron que apareciesse la llave, el escriva110 y Alguazil rompieron y saca­
ron del corral el ganado.

— Una petición que los de Balberdón echaron ante el dho tiniente. Y 
hace mucha fuerza lo que se contiene en dha petición. Y no hay más en 
este quaderno.

Está la ff3 en 4 de feb° de 1647, ante franco hernández escrivano de 
Salca.

Cax11 6. Balberdo11. Núm2 43.
Sesenta y ocho maravedís.

3. Conocemos detalladamente los nombres y la situación exactamente delimitada de sus 
posesiones y de sus casas.

4. AHN. Clero. Leg. 5914.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 263

Sf.llo segundo, sesenta y ocho maravedís,
AÑO DE mil y seiscientos y quarenta y siete 5

Nos, el dotor don francisco de la cueva, juez escolástico desta universi­
dad, por el presente, de pedimiento del procurador del conzejo del lugar 
de balberdón.

Manda a un escribano.

Mandamos a francisco hernández garañón, escribano del número de 
esta ciudad, que siendo con el presente requerido y siéndole notificado, 
dentro de un día después de su notificación, dé y entregue al susodicho, 
un testimonio en relación, signado y autorizado en pública forma y mane­
ra que haga fée, del estado que tiene el pleyto que ante él pasa, entre el 
convento de santo domingo desta universidad y el dho concejo, con ynser- 
ción de lo que le fuere señalado, con ynserción de lo que alegó el dho con­
zejo contra la executoria presentada por el dho convento, que lo quiere 
para presentar ante nos, en el pleyto que trata con el dho convento6 que, 
para lo ver sacar, corregir y conzertar, fue citado el procurador comysario, 
y la cumpla, pena de excomunión mayor, pagándole sus derechos.

Fecho en Salamanca, a quinze de henero7 de mil y seiscientos y qua­
renta y siete.

Dotor don francisco de la cueba.
Por su mandado, Juan García, notario.

E yo, francisco hernández, scrivano del rrey nuestro Señor y público del 
número de la ciudad de Salamanca, en cumplimiento de dho mandamien­
to conpulsorio con que fui requerido, zertifico y doi fee a los que viere el 
presente, en cómo ante la justicia rreal desta ciudad y ante mí como tal scri­
vano á pendido y pende pleyto entre partes, de la una, el monesterio de 
san estavan de la horden de predicadores desta ciudad de Salamanca, ato­
res (sic) demandantes.

Y de la otra, el conzejo y vecinos del lugar de balberdón, de la jurisdi- 
ción desta ciudad, y parece que antel señor Ldo don franco de villarroel,

5. Lleva en su ángulo superior izquierdo un escudo real y el teoisón con el número 68 en 
su mitad izquierda y las letras MS (maravedís) a su derecha y bajo el borrego, 1647, todo ello 
orlado.

6. El documento escribe “concejo”, luego tacha “cejo” y añade “vento” = convento. Debe 
leerse “concejo” según el contexto.

7. Al margen derecho escribe otra mano: “a 15 de hen° de 1647”.



264 Adolfo Olivera Sánchez

teniente de corregidor desta ciudad, en siete de novienvre de mil y seiscient- 
so y quarenta y seis8, por petición que gerónimo de matama, en nombre del 
dho monesterio presentó, por la qual higo rrelación diciendo cómo el dho 
monesterio estava en quieta y pacífica posesión de tiempo ynmemorial a 
esta parte de pastar con sus ganados los pastos del lugar de balberdón y que 
abiéndoles ganado sobre ello dos cartas executorias de la rreal chancillería 
de valladolid y que por ellas estaba condenado el dho conzejo y mandado 
no ympidiese al dho monesterio el dho pasto, pena de cinquenta mil mara­
vedís, según de las dhas cartas executorias constaba, y que era ansí que, en 
contraviniendo a ellas, la justicia y rregimiento del dho lugar, tenía enzerra- 
do el dho monesterio sus ganados en el corral de conzejo, y aunque se les 
abía pedido y rrequerido los soltase y desenzerrase y los dejase pastar en 
dhos pastos, en conformidad de dehas cartas executorias, no lo abían que­
rido hacer, mas antes pretendían penarlo, por lo que el dho convento abía 
rrecibido notorio agravio y perjuicio, pidió al dho señor teniente, que con 
vista de dhas cartas executorias de que higo demostración, con el juramen­
to necesario, se sirviese de mandar o proveer que una pesona ó un algua­
cil, a costa de la justicia y rregimiento del dho Lugar, soltase y desenzerrase 
el dho ganado, y se les notificasse no ynquietasen al dho monesterio, ni per­
turbasen en la dha posesión, declarándoles ser ynclusos en la pena de los 
dhos cinquenta mil maravedís y en las demás que de derecho ubiese lugar, 
y para ello se librasen los mandamientos necesarios.

Y en esto, por el dho señor teniente, con dhas cartas executorias, pro­
veyó el auto siguiente9.

Auto

En la ciudad de Salamanca, a siete de nobienbre de mili y seiscientos y 
quarenta y seis años, vistos estos autos y cartas executorias que rrefiere la 
petición desta y otra parte, por el Señor Lizenciado don fray francisco de 
villarroel10, teniente de corregidor desta ciudad, por ante mí, el scrivano, 
mando que francisco de ledesma, alguacil del número desta ciudad, acom­
pañado de mi scrivano, vaya al Lugar de valverdón a costa de los alcaldes 
dél y rregidores dél y el ganado que tienen acorraldo del convento de San 
Esteban, lo suelten y echen fuera del corral donde estuviere enzerrado,

8. Subrayado en el original y escrito al margen de la misma mano de la nota anterior: “a 
7 de nobe de 1646”.

9. En el ángulo superior del margen izquierdo, la misma mano de las notas 7 y 8, escri­
be: “Auto a 7 de nobe de 1646", y la mano redactara del original, en el mismo sitio, bajo esta 
nota ha escrito “Auto”.

10. Nota marginal de la misma mano: “tiente” (sic) por “teniente" mandó un Alguacil y 
escrivano q (sic) fuessen a balberdón y sacasen el ganado del corral”.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 265

abriéndolo para que salga el ganado, y abiéndole echado, se notifique a los 
alcaldes y rregidores no se prendan ni acorralen de aquí adelante, y cobren 
sus costas y caminos de los dhos alcaldes y rregidores.

Ansí lo proveyó, mando y firmo. 
Lizenciado don francisco de villarroel. 
Ante mí, francisco hernández.

Diligencia11

Y el dho francisco del ledesma, alguacil, en mi presencia, fuimos al 
Lugar de balberdón y en cumplimiento de dho auto e stando (sic) delante 
de un corral zercado con su puerta, y en ella echado un candado con llave, 
y dentro del dho corral diez y ocho rreses vacunas12 13 14, grandes y pequeñas, 
el dho alguacil rrequirió a blás de Elena, alcalde hordinario del dho Lugar 
y a domingo Martín, rregidor dél que hestaban presentes y otros vecinos del 
lugar que ansí mesmo tragesen las llaves del candado con que hestaba 
zerrada la puerta de dho corral donde estava enzerrado el dho ganado para 
la abrir y echar dél el dho ganado.

¿Quién tiene la llave?

Y el dho alcalde y rregidor y los demas vecinos que allí estaban dige- 
ron que no la tenían, ni sabían quien la tuviese porque hestaban fuera del 
lugar algunos.

Se abre el corral

Y por parezer'3, el dho alguacil higo abrir el dho corral y echó fuera las 
dhas diez y ocho rreses.

Y fray antonio de santo domingo que estaba presente dijo aber traydo 
al corral quarenta y seis rreses vacunas y que 1 eu faltaban veinte y ocho rre-

11. Con la misma letra del original, en el ángulo inferior izquierdo del margen, aparece 
“dilig3”.

12. A partir de aquí hasta las palabras “tragesen las lia...”, una línea seguida recorre el 
margen izquierdo de arriba abajo para señalar la importancia de lo contenido.

13. Al margen izquierdo, letra de la segunda mano: “el escrivano y Alguacil; abrieron el 
corral y sacaron el ganado".

14. Todos los aubrayados, incluso los que se quedan a la mitad de la palabra, pertenecen 
al original.



266 Adolfo Olivera Sánchez

ses y protestó en nombre de convento su parte, si no pareciesen se cobrase 
las del dho conzejo y vecinos.

Notificación

Y el dho día, notifiqué el dho auto a los dhos blás de Elena y domin­
go Martín, alcalde y rregidor del dho Lugar.

Y por parte de la justicia y rregimiento del dho Lugar, en los diez y 
nueve de nobienbre del15 del dho año de seis (sic) y quarenta y seis, ante 
el dho Señor teniente, se presentó la petición sigte.

Los de Valverdón se defienden

fracisco Martínez, en nombre16 de la justicia y rregimiento y demás veci­
nos del lugar de balverdón desta jurisdizión, en la mejor vía y forma que 
en derecho aya lugar, garante V.M̂ , parezemos y decimos:

que abiendo entrado en el dho Lugar y su término los frayles del con­
vento de san Esteban desta ciudad a pastar grande cantidad de ganado 
vacuno, que ymportaba quarenta y seis y más vacas, lo que en la verdad se 
aliare, el dho conzejo, mi parte, enzerró una parte dellas en el corral17 de 
conzejo del dho Lugar para que pagase los daños que abía causado el dho 
ganado en los dhos prados, y por parte de dho convento se á presentado 
petición ante V.M̂ , en siete deste mes, alegando en ella que estava en quie­
ta y pacífica posesión de tiempo ynmemorial a hesta pte de pastar con sus 
ganados los prados del dho Lugar, en virtud de las cartas executorias que 
juntamente presentó, y en virtud de su pedimiento, V.M̂  á ynviado un 
alguacil y el escrivano de la causa al dho Lugar a costa de los alcaldes y rre- 
gidores dél para que desacorralasen el ganado que estaba acorralado, les 
notificasen no lo acorralasen, ni prendasen de aquí adelante y cobrasen 
dellos sus costas y caminos, los quales lo an hecho ansí.

Y sin embargo, V.M̂  de justizia á de rreponer el dho auto amparando 
a mis partes en la posesión en que están de que el dho convento no paste 
con sus ganados los términos del dho Lugar, por el rremedio más breve y 
sumario que aya lugar de derecho, el qual yntento, con suspensión del ple- 
nario de posesión en propiedad, dando lizencia a mis partes para poder 
prendar los ganados que entrasen a pastar los términos del dho Lugar y

15. Nota marginal de la segunda mano: “19 de nobe 1646'.
16. Margen izquierdo, escrito por la primera mano: “peton’’. Y por la segunda: “Petición 

de parte de los de balberdón”.
17. Margen derecho, escrito por la segunda mano: “confiesa aver encerrado el ganado”.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 267

mandando18 que no entren a pastar, y ansí lo pido, prozede de justicia y se 
debe hacer por lo general y lo favorable que es por espreso y por lo 
siguiente.

Lo otro, porque las dhas cartas executorias19 jamás se an guardado y 
observado20 y mis partes están en posesión quieta y pacíficca de uno, diez, 
veinte, treinta y quarenta y de tiempo ynmemorial a esta parte, de que el 
dho convento no pasta con sus ganados los dhos términos.

Lo otro, porque para pastarlos en el dho término, el dho convento lo á 
hecho en virtud de arrendamiento, pagando por cada un año seiscientos 
rreales por nueve años, que comenzaron por el año21 pasado de seiscien­
tos e treinta y seis y acabaron por el año próximo pasado de quarenta y 
cinco, otorgada antel presente scriv°, en la qual se aze minción de otra scri- 
tura de arrendamiento22 otorgada por el dho convento a favor del dho 
Lugar por otros nueve años ynmediatos, en que se obligó a pagar al dho 
Lugar seiscientos rreales por pastar con el ganado ovejuno en el dho Lugar, 
de lo qual se debe tener por prozedida la yntención de mi parte en todo lo 
que llevo rreferido, ansí en que dha executoria no está en uso, como de 
que mis partes están en posesión de que el dho convento no paste con sus 
ganados en virtud della, en la qual pide ser anparados.

Lo otro, porque, caso negado, que las dhas executorias estuvieran en 
su fuerza y vigor, lo que niego, para que V.M̂  pudiese mandar desacorra­
lar el dho ganado, era menester que se verificase primero por pte del dho 
convento, que está cumpliendo antualmente (sic) con la forma y condicio­
nes que se mandan por las dhas rreales executorias, a saver, que tienen per­
sona en el dho Lugar que aga vecindad y da sal y lumbre a los otros veci­
nos y antes de averio verificado no puede aver Lugar a que V.M̂  mandase 
desacorralar el dho ganado y a costa de mis partes lo hiciese el dho algua­
cil y escrivano.

Lo otro, porque realmente el dho convento no tiene en el dho Lugar 
persona que aga vecindad ni dé sal y lumbre a los demás vecinos y ansí 
los dhos mis partes, en virtud de las dhas ejecutorias, quando estuvieren 
en uso, tienen derecho, en virtud dellas a no los dexar pastar con sus 
ganados y a prenderlos en caso que pasten y en el ynterin ansí lo deve 
V.M̂  mandar.

18. Margen derecho, letra de la segunda mano: “Si dicen q (sic) tenían arrendado porq 
(sic) no han de pastar y porq (sic) se ha de acorralar el ganado pastando”. Falta la interrogación.

19- Margen izquierdo, letra de la segunda mano: “como si son tan modernas y la una del 
año de 24”.

20. Margen izquierdo, escrito por la segunda mano: “Pasta en virtud de arrendamiento”.
21. Margen izquierdo. Segunda mano: “comenzó el arrendamto el año de 1636. Y acabó 

el año año (sic) de 645”.
22. Margen izquierdo. Segunda mano: “no vale nada el arrendamto por defeto (sic) de 

poder”.



268 Adolfo Olivera Sánchez

Lo otro, porque, caso negado, que tuviera derecho de pastar el dho 
convento abía de ser solamente como un vecino y no con tanto ganado 
vacuno, bastante solamente de por sí a consumir todos los pastos del dho 
Lugar.

Y esa es la mente de las dhas rreales executorias en quanto por ellas se 
manda que el dho monesterio tenga persona que aga vecindad en el dho 
Lugar.

Lo otro, que si se admitiese lo contrario de que el dho convento pudie­
se pastar con todos los ganados que quisiese hera fuerza que, siendo como 
es tan rrico y poderoso, metiese tanto ganado que consumiese los pastos 
del dho Lugar, de lo qual se seguiría que todos los vecinos, por no tener 
pastos, lo desampararían como rrealmente lo harán si V.M̂  no lo rremedia.

Lo otro, porque no es rrazón que los dhos vecinos, mis partes, por los 
pastos que gozan paguen todos los tributos que se le deben a su magestad 
y que sin contribuir con los vs (vecinos) en la paga de los dhos tributos, 
pretenda el dho convento gozar los dhos pastos.

Lo otro, porque los conventos, en los Lugares donde tienen granjas, no 
tienen vecindad, según la más cierta opinión y ansí no pueden pastar en 
ellos como vecinos.

Lo otro, porque el dho convento nunca á tenido posesión de pastar los 
pastos del dho Lugar con ganado vacuno y ansí ynova en querer pastar 
con él.

Por todo lo qual y demás favorable a V.M̂  pido y suplico aga en todo 
como llevo pedido y de ansí no lo prover (sic) y mandar y de qualquiera 
denegación de justicia tácita ó espresa, salvo el derecho de la nulidad ó otro 
qualquiera rremedio debido, apelo para ante el rey nro Señor y para ante 
quien y con derecho puedo y debo y protesto por quien uviere lugar de 
derecho todas las pérdidas, daños, menoscabos y yntereses y lo pido por 
testimonio. Justicia y costas.

Y para ello, etc.
Otrosí, para que conste como el dho convento por los dhos prados por 

el arrendamiento de que llevo echo minción, pido que el presente scriva- 
no, con citación de la parte contraria, ponga con estos autos un testimonio 
de las scrituras de los dhos arrendanmientos, el qual desde luego presento 
con la solenidad necesaria.

Otrosí, el dho convento está pastando con el dho ganado los dhos pas­
tos en grande perjuicio de mis partes.

Por tanto, a V.M̂  pido y suplico que, con vista del dho testimonio y 
atendiendo a lo que llevo alegado, mande que no pasten en el ynterin que 
esta causa se determine y dé lizencia a mis partes para que pastando los 
puedan prendar.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 269

Pido ut supra.
Otrosí, V.M̂  debe mandar que las costas del scrivano y alguacil no sean 

por quenta de mis partes sino del dho convento, atento que á pedido fue­
sen al dho Lugar a desacorralar el dho ganado y no se á determinado si mis 
partes tuvieron dr° (derecho) para acorralarlo.

Y ansí lo pido y que se le vuelvan las prendas libremente, justicia etc.
Dotor Juan altamirano y velázquez.
Y vista por23 dho Señor teniente, mandó dar traslado a la otra parte y 

que se sacase lo que pedía con su citación y que con una fianza se le entre­
gasen las prendas según lo susodicho y otras cosas más largamente consta 
y pareze del dho pleyto, tantos a que en todo me remito.

Y para que dello conste, en virtud del dho mandamiento y pidimiento 
di el presente, en Salamanca a quatro de2'1 hevrero de mili y seis0 y qua- 
renta y siete.

Y en fée dello y de que en rrexistro quede, lo signé dho día.
En testimonio de verdad.

El convento fué condenado a pagar los seiscientos reales mencionados 
por Francisco Martínez “en nombre de la justicia y demás vecinos” de 
Valverdón.

Alegó que no tenía porqué pagarlos al tener yugada y vecindad en el 
pueblo.

Y el pleito continuó en la Real Chancillería de Valladolid.
El relato es una maravilla de síntesis de toda esta historia y lo reprodu­

cimos en su integridad por su interés en la segunda parte.

23.
24.

Margen izquierdo. Segunda mano: “pobeydo”.
Margen derecho. Segunda mano: “4 de feb° de 1647”.



270 Adolfo Olivera Sánchez

CONTINUACION DEL PLEITO ENTRE EL CONCEJO 
Y VECINOS DE VALVERDON Y EL CONVENTO DE SAN ESTEBAN 

DE SALAMANCA SOBRE EL DERECHO A PASTAR25

II

Salamca Balverdón
N.2 15

de 1701 y por retardo año de 1710 

Cax11 6 Núm.2 44

Secret0 Sicilia 
Proes Redonda 
y Mena.
El convento de San estevan, Orden de Predicadores de la ciudad de 

Salamanca

Con
El Concexo y vecinos del Lugar de Valberdón, Jurisdición de dha Ciudad

sobre Pastos.

Estado de este pleyto 29 de ore de 1701

El pleyto tuvo principio en el Tribunal del Mre Schuela y su juez del 
Studio de la Universidad de Salamca y sobre declinaz11 de Jurisdición vino 
por via de fuerza a esta R̂  Chanza de Vall̂  de dho Concejo. Y en discor­
dia de los ssres de una Sala se remitió a la de los ssres Carranza, Molina 
(tachado) y Luna y Omana.

quienes con los de la otra Sala, dieron auto de Legos, y retuvieron el 
Conocimto de este pleito ante sí.

Pretensiones

La parte del Convento pretende se le deje libremente pueda, con todos 
sus ganados, pastar en los términos de dho Lugar, por tener Excas para ello 
y poseson observ̂ as.

25. AHN. Clero. Leg 5914.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 271

La del Concejo que es suio propio y privativo este dro (derecho), y 
que se le condene al dho Convento a que no lo ejecute y a que pague 
los daños.

Supuestos. 1- executa 18 de Abril de 1545

Supónese que en Julio del año de 1542, ante el Mre Schuela de 
Salamanca, el Convento de San Estevan presto petizión en que puso 
demanda al dho Concejo con relaz11 de que, teniendo en los términos de 
dho Lugar, una yugada de heredad de pan llevar, le pertenecía, según cos­
tumbre de la dha ciû  y su tierra, el derecho de poder pastar libremente 
con sus ganados los términos de dho Lugar y sus pastos, alegando allende 
de lo referido, la Ordenanza conservada y guardada en dh Ciû  y su tierra 
y la posesión inmemorial en que estaba de averio executado.

Y era assí que, en contravención de ello, la justicia y vecinos de VAL- 
VERDON, se lo estorbaban haciendo varias prendadas y otras dejaciones.

Concluyó se le condenase a que no estorbasen la dha posesión, pro­
testándoles los daños y pidiendo Despacho con pena y censuras.

Esta demanda se les hizo saver, respondieron a ella y declinaron 
Jurisdiz11 y con efecto, por via de fuerza, vinieron los autos a esta Chanza 
donde se dió auto de legos y se hizo retención de ellos, que se siguió y 
evacuó por unas y otras partes y concluso.

En los 15 de Julio de 1544, se dió sentencia de vista, por la q̂  manda- 
van al Correxor de Salamanca hiciese medir la heredad que el dho 
Convento tenía en térm° de dho Lugar, y pareciendo tener en toda ella 
Yugada entera, le ampararon en la posesión de poder, con todos sus gana­
dos, pastar los térmos de dho Lugar no teniendo arrendada la dha Yugada 
y, teniéndola arrendada, pudiese el rentero gozar de dhos pastos con todos 
sus ganados, con que el dho Monasterio tenga persona que haga vecindad 
en dho Lugar y dé sal y Lumbre a los otros vecinos.

Y si estuviere arrendada, que el tal arrendador haga dha vecindad.
Y condenaron al dho Concejo y vezos a que no inquietasen, ni pertur­

basen a dho Convento en la posesión.
Notificóse a las partes y por la del Concejo se suplicó, siguióse, y con­

cluso, en 15 de Marzo de 1545, se dió sentencia de revista, en que se con­
firmó adequate y sin otro aditamento la sentencia de vista ya citada.

Hízose saber y, a pedimto del Convento, conforme a ella, se despachó 
la exa el dia 18 de Abril de 1545.



272 Adolfo Olivera Sánchez

15 de Mayo de 1545

Resulta que este día, la parte del Convento requirió al Liẑ ° Melchor 
Gómez de Buitrón, Thente de Correxor de Salamanca, para que hiziese 
medir la dha Heredad, según se disponía por las ssentas insertas en dha 
Carta exca. Lo qual obedeció y se nombraron medidores. Y huvo diferen­
tes recusaciones y se salió al pleyto que parte de Antonio Rodríguez y otros 
sexmeros de los Lugares de la tierra de Salamanca, quoadyuvando la pre­
tensión del Convento; se recivió a prueba y concluso, Consta que por Pedro 
del Pino, Juan de río de Lobos, y Juán baco, con asistencia de Gutiérre de 
Monroy, y Pedro del Valle, por parte del Concejo se ejecutó la medida de 
las tierras de la heredad, que en término de dho Lugar tenía el Convento, 
en los días 1B y 22 de Agosto de dho año de 1545, por ante el dho Theniente 
y Diego Ruano essno de ssca.

Resulta también que en último de dho mes y año, los sobredichos medi­
dores, con juramto que les recivió el Magnífico ssr Dn Bernno de la fuen­
te, Correxor de dha Ciû  y juez de residencia (ante quien avía parado el 
pleito de la exon de dha Carta exa) declararon tener el convto, en dha here­
dad, según la medida, que sin agravio de parte avían efectuado, 24654 esta­
dales y medio.

Y que en el quarto de Armuña (que es donde está este Lugar), la yuga­
da tenía sesenta huebras de tierra que eran 24 estadales, y que sobraban 
654 estadales y medio.

En vista de lo qual y de todo el pleito, el dho Correxor y theniente, en 
los 3 de septiembre del mismo año de 1545, por su sentencia declararon 
tener el dho Convento la referida Yugada y en su consequencia dever pas­
tar, conforme dha Exxa, con todos sus ganos, los pastos de dho Lugar, y 
mandó a las partes guardasen y cumpliesen la dha exxa con pena de 50 ms.

Hízose saver a las partes y por la del Concejo, se volvió a apelar.
Consta también aver venido los autos a la chanza y que seguido y con­

cluso el pleito por los ssres Preste y Oidores de ella, en los 19 de febrero 
y 8 de Junio del año de 1546, por sentencia de vista y revista, confirmaron 
la dada por la xa de Salamanca y se mandó librar Carta exa que se despa­
chó en 23 de Junio de dho año.

Con la qual se requirió a la Justicia de ssca que la obedeció, y se noti­
ficó al dho Concejo que la consintieron juntos en su Concejo, en 6 de Julio 
de dho año y, en el mismo día, por parte del Convento, se tomó la pose­
sión con 300 obejas y passó por testim0 de dho Diego Ruano.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 273

Pleito 15 de Junio de 1701

El Convento, en el día y añó citado, presentó petizon en el Tribunal 
del Mre Schuela de Salamca, diciendo que era dueño de más de una 
Yugada de heredad de tierras, en término del Lugar de Valberdón, con el 
dro de poder pastar con todos sus ganados, haciendo relazn del pleyto y 
exxas referidas y de que antes de él, y después de su obtención, avía esta­
do y estaba en quieta y pacífica posesión, a vista y tolerancia de dho 
Concejo y Vezos.

Y que el dho Concejo arrendaba la dha heredad, reservando los pastos 
para sus ganados, y de presente tenía arrendadas la Casa y tierras solamte, 
como consta va de la escrita que presentaba.

Y siendo esto assí, el dho Concejo avía passado a hacer arrendara*-0 de 
todos los pastos a personas estrañas y de fuera parte, por cuio medio pre­
tendía el Concejo impedir el que los ganados de dho Convento tuviesen el 
dho pasto, impidiendo el dro y posesión.

Y porque el dho Concejo y vecinos no podía perjudicar el derecho de 
pasto, quier los diesen ó no en arendamto, concluyó se librase despacho 
con censuras y penas pecuniarias, dirigido al dho Concejo y vecinos, y que 
también se notificase a los arrendatarios de dhas yervas para que no impi­
diesen en manera alguna que los ganados de dho Convento entrasen y pas­
tasen en los términos de dho Lugar y, en caso de averíos echado fuera, los 
volviesen a entrar.

Y que si tuviesen que decir, pareciesen, no innovando, protestándoles 
los daños y interés que se siguiesen al convto y sus ganados.

Y por auto provedo en vista del pleito, se mandó assí en 17 de dho mes 
y año.

Resulta averse librado y que se hizo saver a Pedro Lorenzo, vec° de 
Forfoleda, arrendat0 de los dhos pastos y a Blas de Elena, Alcalde de VAL- 
VERDON, quien dijo lo haría notorio a los demás vezos por estar en el 
campo la maior parte, cuias diligencias se hizieron en los días 5 y 6 de Julio 
de dho años de 1701.

Y en 15 del mismo mes, por parte de dho Concejo, se alegó respon­
diendo a la demanda, diziendo que el pleito tocaba a la justicia real, decli­
nando jurisdz11, que era más cierto porque el dro presentado en contra0 
diminaba (sic) de Carta ejecutoria litigada en esta R* Chanzillería.

Que por una yugada de heredad solo debía gozar los pastos corres­
pondientes, y que assí se debía entender.

Que para ello avía de poner persona mediante la qual cumpliese la 
vecindad dispuesta en la exa contra lo qual se iba, teniéndola arrendada 
como constaba.

18



274 : Adolfo Olivera Sánchez . •,

Que no siendo así (lo subrayado va tachado en el original) era desesti­
mable la pretens11 del Convento, pues por sola una yugada, quería entrar 
más .ganado del que todo el término . hacía, y de.,está.;suerta, los dueños de 
10 y 40 yugas que hacía el.lugar se quedarían sin disfruto alguno, y además 
tampoco, le; tendría ,el Gondejoly .vecinos que pagabad lbs!Tributos y derra­
mas-R®qde;quesd seguiría que,, dándq.lugar a-la existencia'de la .pretehsióh 
contraria; se áveneidaría el dhô Lugar.,i.■ ab . :;p ub v aGLh-jfvi f

Concluyó .se alzasen las censuras hasta más-pleno conocimiento por no 
ser cierto que la parte contraria estuviese en la actual posesión-, y opone D

Y dedo contrario, apeló,, con protesta de daños, implorando; el r' auxi­
lió ponrazón de fuerza, ‘ f ¡ gns as !t] ;>b dobaru . j; xnnq

Hízose savery la parte del Gonzejo, en smréspuesta insistió, en. una ape­
la?.11 á que se mandó .guardar lo proveido-anteẑ mente. . . . . . .  .-

Resulta que, en este estado, se hizo saver la r̂  Provisión y que, eri su 
virtud, viniesenrlos,autos!a;la.r̂ Ghanza.:': oup b ribeqrni opanoD. ; • lábren

Y que, vistos por los ssores Mediano Santelizei, Cossíó, y Luna, en diŝ
cbrdia.lo remitieron a los ssrYs de esta Sala y que, en 29 de octubre de T701, 
además de dhos ssres, visto por él sr ¡Carranza, Omaña, y Molina, se, dio auto 
de Legos, y retuvieron entre:ssí, el conOzimiento de dho Pleito. ,

Y en esta estado se quedó, ob aonidsbrtonu ?.ol . . ... ni i ton nui

Nuevo emplazrir0 y prosecii¿n de
Demanda retardada-29 de Abril de 1710"
,obn£vonni on ,n3Z3b3isq qnab sup nsí ñ -

Resulta asimismo qúe el dhó' Consejo' y vecinos, eñ virtud del áíitó ele 
reíenzn, püsso acción y deñiandá al dhó Convento de sn Estevan, con 
relaz11 de que, siendo como son propios y privativos de dho Concejo y suS 
vecinos, los pastos inclusos dentro del término dé dhó Lugaf de VAL; 
VERDÓN, destinados únicam,e para los ganados de sus vecinos, y los que 
le sobrasen poderlos acopiar y arrendar a qúien quisieren," para la paga y 
demás Tributos y demás haveres Rs, era assí que dho Convento, con noto­
ria usurpaz11 y de hecho y contra derecho, se introducía, Con tódós sus 
ganados, qUe passan de 2000 cavezás1 lanares, éri los dhoS términos, *des- 
trayendo y pfivando a sus partes, no solo de arrendar dhos pastos, pero aun 
de eí preciso que para sus ganados hecessitan.' ! ! : ' 91 !

Lo qual ejecutaba dho Cohveñtó,'CÓn él pretextó de tener, en el térmi­
no dé dho Lugar, una yugada de tiérrás y éstarlé concédído por una exa, el 
amparo de poses11, con la circunstañziá deYéñéí pérsa qué dé sal y lumbre 
a los demás vezos. sí 9jííGÍÍ>9m ,:ncvn9c! ™ocl í>b

t
eiv,í olÍ9 Klf¡

Lo qual’no se á observado ni observa, ni á tenido’hí tiene uso dha Carta 
exa, antes bien, por dho Convento se avía contribuido al Coñzéjó1 Cón diifé-



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 275

rentes porciones de mrs por entrar a pastar con sus ganados, hasta que, de 
algunos años a esta parte, con la mucha mano y poder, se án intruso a pas­
tar con.spsiganados, y,)o que es más, queriendo arrendar la dha yugada, 
rQservflbanpctra,sus ganados los dhos pastos, como ssi fuesen suios propios.

Y para remedio de lo ,dhp,, cpncluye se declaren por propios de dho 
Concejo . tpdosdpS; pastos, del ,té,rm° .(sic) dho Lugar y no tener derecho
alguno el dho Convento a .ellos, y que se le condene a que no entre sus 
ganados y a que pague, el dho Colegio, más de 1000 ducos de los daños y 
pastos de que se án aprovechado.

Presta poder y pido emplazamto para que se le haga saber.
Mandóse dar y consta fué notificado en 6 de mayo deste año.

MnM ,c0

Y en 27 de Mayo de 1710

v Por el Convento respondiendo a la demanda, se pide se declare no estar 
obligado a responder á;ella y que se mande remitir ésre pleyto'y su cono- 
cimto al Mre Schuela de la Universidad de Salamanca, donde está pendien­
te, para lo qual declina la Jurisdicion éñ- esta Chanzillería y forma Artículo 
sobpe,,1o¡referido Yon deyidq.'prq.nuneiamientq.Y .para ello se allegan las 
razones siguientes. / .id<jb ; obnoioií . ojaonoD

Que se pone al Convento nueva demanda con el pretexto de cierto auto 
de retención dado en el año de 701. . ... f)j -loc, orm

, Que dha.demanda no. corresponde al pleito sobre, que recayó dho auto, 
porque dho pleito fué solo sobre aver pedido despa,chp el Colegio ante el 
Mre Schuela para que no se le, impidiese en el uso y ppsesipn que tenían, 
en virtud de una real carta executoria. . . ... oni¡m

Que asp po,r ser parte el Convento en aquel; pleito actor, como por 
questionarse en él cosa tocante a la expeuz01̂  de, .dha exrfat se dió efgutp, 
de retención. . . . , . . , ; , , . ,n3Í - ] .
. Que la demanda de aora es .sobre la propiedad y en ella es -actor el 
Concejo y el Colegio reo demandado como posehedor y, siéndolo, se lp.
debe ¡Remandar pn su fuero„ ■ 5I ipniJK , r,o\íu ¡¡v- ioq aupioq .ruto oJ 

., Que asíloreconpció el Concejo, pues, no obstante el auto de retención, 
queriendo mover pleito al Colegio sobreda propiedad ¡de: derephp de pasto, 
pareció ante el Maestre Schuela y puso su demanda por octubre del año
próximo pasdo de 709'. m(o óvurl néidrrwd anp mdo* nbngjjy crlb id 
,, Que después se. quejó el Concejo, por .vía de fuerza en esta chanza y se 
dió auto real declarando no hacer fuerza en conocer y proceder, y se devol­
vieron los autos a dho Mre Schuela,,comp.resultaba de el testimonio que se 
presentó, y juró, con ..que no podía, ser spbrpaina, misma cosa reconvenido, 
en dos Tribunales distintos, además de obstar al Concejo excepción de cosa



276 Adolfo Olivera Sánchez

juzgada que nace del auto en que se estimó por Juez Competente de esta 
Causa al dho Maestre Schuela. Traslado.

Por el Concejo, se insiste en que el Colegio responda claramente y se 
determine su declinata, porque el pleyto sobre lo mismo que se contro­
vierte, estava retenido en la Chanza y no puede causar perjuicio al Concejo 
en aver comparecido ante el mre Schuela ygnorando dha retención y con­
tra qualqr acto perjudz* le compete la restituc11 que pido etc.

Y por el Convento afírmanse, se pide que se haga según su alegato y 
artículo porque concluya.

Sres Preste Vega, Mata
y Pedrosa.
Vióse sobre la declinatoria y se mandó que, no obstante ella y las razo­

nes alegadas, el Convento respondiese a la demanda que el Concejo le 
tenía puesta sobre dhos pastos en el juicio de la Propiedad.

En - - (sic) de 1710

En dho día por parte del Convento, se respondió a la demanda que el 
Concejo le puso, diciendo se le debía absolver de ella y imponer perpetuo 
silencio a las contrarias que procedía y se debía hazer por lo siguiente.

Lo uno, por lo general etc.
Lo otro, porque en dha ciu1̂  de Salamca y su tierra, ay ordenanza obser­

vada y guardada de tiempo immemorial a esta parte, en que se dispone que 
qualquiera persona ó Comunidad, que tenga yugada entera de tierra, en el 
término de qualquier Lugar, pueda pastar, con todos sus ganados, en los 
pastos y términos de tal lugar, solo con la obligación de poner persona que 
dé sal y lumbre a los demás vecinos.

Lo otro, porque el Convento tiene yugada entera de tierras y aun más 
cant̂  en el término del dho Lugar, como resulta de la Carta Exr'a que está 
en los autos.

Lo otro, porque por esta razón, aunque las contras, el año pasado de 
1545, movieron pleito al convto ...pretendiendo no deber pastar con sus 
ganados en dho término, se les condenó, conforme a dha Ordenanza, y se 
mandó se midiesen las tierras que mis partes tienen, y se halló aver más de 
la dha yugada sobre que también huvo Carta exa.

Lo otro, porque desde dho tiempo a esta parte, án pasado más de 160 
años que á estado el Convento en quieta y pacífica posesión de gozar de 
dhos pastos, con todos sus ganados, por cuio tiempo y el antecedente a 
dhas Cartas exxas, se avía causado a favor del convento una prescripción



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 277

inmemorial, la qual junta con dha Ordenanza, haze incontrovertible el 
derecho de mis partes.

Lo otro, porque es alegación voluntaria el decir que mis partes traen 
más ganado de 2000 cavezas de ganado, pues aunque en caso de tenerlas, 
tenían el dro de apacentarlas en dho término, lo cierto es que mis partes 
nunca an traido mas que aquel ganado que necesita para el consumo de la 
común0* y esto necesitan comprarlo poco a poco y en diversos tiempos del 
año, conforme pueden y hallan la ocasión.

Lo otro, porque también es incierto que mis partes ayan dado, ny con­
tribuido con cosa alguna a las contrarias, y si alguna cosa les an dado, abrán 
sido los administraes, o mayordomos, por via de limosna, ó agasajo, pero 
no de orden, ni consentimiento del convento, y menos por obligaz11.

Concluye se haga como se pide dando por libre y absolviendo de la 
demanda al convto, porque se ofreze a probar lo nezess0 etc.

Dor Rodulfo.

Probanza hecha por el Concejo y Vez°s de BALVERDÓN

Esta probanza se compone de 40 testigos, los 4 vecinos del Lugar del 
ALMENARA que son: fraco Maesse, Pedro Guzmán, franco Hernández y 
Santiago Ralero, guarda de VALVERDÓN, otros 4 de FORFOLEDA que son: 
Juan Miguel, Antonio Hernández, Domingo García, y Pedro Herrero, otro 
dos de CALZADA DE VALDUNCIEL que son: Domingo frayle y Juan García; 
otro de FORFOLEDA: Antonio de Malmierca, Juan Miguel, vecino del PINO, 
Juán Estévez vecino de TORRESMENUDAS, y Juan Pérez vecino de Peña de 
rey (tacha=“Guarda del Campo de Valverdón).

Sus edades: 44-48-50-53-36-56-56-57-57-60-60-70 y 80 años.

2a Pregunta

Articula que dho Lugar de VALVERDÓN tiene su término y Territorio 
aitado y amojonado con sus hitos, y mojones levantados por los vecinos.

Se deslinda y separa de los términos y territorios de los demás Lugares 
circunvecinos.

Digan y den razones de cómo y porqué lo saben etc.
Todos los testigos dicen la pregunta según se articula, y algunos aña­

den que siemrpe que se á ofrecido aitar y amojonar, an ido, con citazión de 
los interesados, y dan la razón de saberlo por aver sido Alcaldes y regidores 
en sus luges inmediatos a VALVERDÓN etc.



278 Adolfo Olivera Sánchez

34 S

Que dentro de los términos de dho Lugar, según que se hallan distin­
tos y separados con sus itos y mojones, los pastos y otros qualesqier apro- 
vechamtos, an sido y son propios y privativos de los vecinos de dho Lugar 
de VALVERDON y como tales los an gozado y poseído de tiempo imme- 
morial a esta parte, sin que los vecinos de la Ciudad de Salamca, ni de los 
demás lugares circunvecinos, aunque sean Aldeas de dha Ciudad, ayan teni­
do, ni tengan, dentro de dhos términos, comunidad de pastos, ni otros 
aprovechamientos algunos, antes bien, si alguna vez an entrado dentro de 
los dhos términos, an sido prendados, penados, y castigados y se an aquie­
tado y pagado las penas y multas que les an hechado.

Digan y den razón de cómo y porqué lo saben y declaren los casos que 
huvieren visto, oido, ó entend̂ 0 etc.

Los testigos dicen la pregunta, y que el dho Lugar se halla con su juris- 
dición, que sus términos son propios y privativos y como tales se valen de 
sus pastos y aprovechamtos, sin que vecinos de la Ciudad de Salamanca, ni 
otras partes tengan derecho alguno de pastar con sus ganâ os mayores, ni 
menores y, si en alguna ocasión se an desmandado, entrando ganados aje­
nos, les an hechado y recogido sus prendas. Y entre algunas que expresan, 
añade uno, pagó por una vez que entró su ganado, medio cántaro de vino, 
y otro que le tienen todavía por prenda un candelera de metal, y que hasta 
que an pagado las multas, no les an entregado las prendas, o ganados.

Y que no an oido en el tiempo de su acordanza cosa en contra.

4- Pregunta

Articula que en dha posesión quieta y pacífica de pastar con todos sus 
ganados, dentro de sus términos, y prendar, penar y castigar a los foraste­
ros, que sin su licencia an entrado en ellos á estado y está dho Lugar de 
VALVERDÓN a vista, ciencia y paciencia de los vezinos de dha Ciudad de 
Salamanca, y demás Lugares circunvecinos de tiempo immemorial a esta 
parte, y tanto que memoria de hombres no es en contrario.

Lo qual saben los testigos por averio visto assí ser y passar y para ello 
articulan la immemorial etc.

Todos los testigos dicen de plano la pregunta como está articulada y los 
10 testigos de los 14 que son, se extienden y deponen la immemorial de 
primeras y segundas oydas a sus mayores y más ancianos y citan a 4 veci­
nos de VALVERDON difuntos. Que también los citan a los mismos, los tes­
tigos de la Probanza del Convento, con especialidad Domingo Mm de 70 
años, en contraposición de este Artículo, y que se quejaban Santiago Elena



Pleito del secuestro de las vacas del contento de San Esteban. 2m

y los- 4 ¡de! no.; poder i oponerse a este dro. c¡ue tenía: -el C.'onvento pofr éstár 
decidido en esta .Charíz?'¡a¡ sp- favoró sup o) ,'h Oí» isguJ odb c .nóxtn t:db

j- Pregunta

Que dlio Concejo y vecinos de él'Lugar dé BÁLVERDOÑ,' de común 
acuerdo, á arrendado y arrienda los pastos de su término a algunos foras­
teros, y que en esta posesión está,- de muchos años a esta parte y convier­
te el producto en la paga de Tributos y otros gastos Concejales de dho 
LuSgar!:u;bnoT¡i2 aoñfi gol ub «¿rn >1 unuit y obintu ¿ olnuvncO orlb srjp 
rdLdlhgan y ¡den..razómde/cómn yporquéLo sabenmo y zabEbamíi .«misil 

"iodos los testigos ¡dicen La ¡pregunta como.se articula1 porhepassí; por 
ser público y notorio; y que arriendan¡ditos términos así para ganados vacu­
nos; éorhoídéjc'efdá'ylapaby su: producto Lo convierte ebConcejo en'lo con­
tenido ¡en La preguntan eol e mdrnuí y Íez obeb in ^bseD sbI evív sup oaoig 
ii; Yí uño ¡añade qué abía 'SO’áños que tuvo: pastando suS vacaŜ ypag'ábá 
a dito concejo sus pastos, y que esto mismo á visto con otros muchos gana-' 
dos y. forasteros de tierra deLarSierra; sin que hn'ello aya intervenido Otra 
persona, ni Comunidad'alguna'pormo‘te¡neri.<comomo tienen, derecho para 
ello mas que dho lugar y sus vezos.

Otro añade que, siendo el testigo Alcalde de dho Lugar, Domingo 
Sancho, vecino de PERICALBO, metió a pastar en dho Lugar 600 carneros 
por los quales pagó 600 rs, que es a como el testigo los ajustó,, a real por
cabeza. ,,, a£n y 3b sc i i no obt lu )ihB (oig) obeondq n noD 

Otros dos,de oídas públicas., dicen rjue ybía41 años, quq dho. Gqncejo 
y vpzinos, .arreodó dhQS, términos ,papa que entrase a pastar con¡:Sus gana­
dos un Juan Lienzo,, vepinq. .de FOREOI.EDA, que pagó a dhpCopcejq.la. 
cantidad en que se.ajustó.  ̂ 3linn9CJ ... í9bBbi«303n zm

6a Pregunta

nie Quev aunque muchas ' Comunidades-y particulares ' yedno'S ; de dha1 
Ciudad de Salamanca y otros Lugares tienen, dentro dé'Los-términos de- dh© 
Lugar-de VALVERDÓ’NjCasas,¡tierra yheredadésyy muchas más que. él dho 
Gonventd de san estevdn; sin'embargo; Las-dhas GomünidadéS y particuláu 
res no pastan; ni ah pástadononípus ganados Ovejunos, ni otros; dentro dé­
los dhos términos.

Los testigos satisfacen a lo articulado en esta pregunta.
Y uno añade que, solo dho Convento de San Estevan, se á introducido 

a pastar en dho término con sus ganados ovejunos, y que trae en ellos más



280 Adolfo Olivera Sánchez

de 1.500 cabezas, y á oido dezir que el Convento pagaba antiguamente, por 
dha razón, a dho Lugar 600 r*, lo que oy no quiere hacer.

Otros quatro añaden que, aunque solo el Convento tiene Cassa y hasta 
Treinta ó quarenta obradas de tierra en dho Lugar, siempre las an tenido 
arrendadas a Vecinos de él, quienes an pagado su renta, sin que jamás aya 
vivido en dho Lugar ningún religioso, ni criado de dho Convento.

7a Pregunta

Que dho Convento á tenido y tiene los más de los años arrendadas las 
tierras, heredades y casa que tiene dentro de dho Lugar, sin tener en dha 
Cassa inquilino, ni Colono suyo, ni otra persona alguna que aya podido dar 
a los demás vecinos lumbre y sal, antes bien, á estado y está cerrada.

Todos los testigos la dicen y que nunca á ávido persa del Cond° ni reli­
gioso que viva las Casas, ni dado sal y lumbre a los otros vecinos, y nom­
bran varias persas que an traido y pagado la rta de sus heredades al 
Convento, excepto el de la raya que dize que á trabajado por medio de sus 
medios, por averse quedado poca la labraba, y que no entraban en las 
casas, ni hacían noche noche porque se volvían a casa.

8B Pregunta

(Margen)
Contrapónoselo (sic) articulado en la 5a de esta. Y más proque dicen en 

aquella que siempre an arrendado y cobrado sus pastos o dinero.
Que dho Lugar es de tan corta vecindad, y tan pobres sus avitadores, 

que si no tiene el alibio de dhos pastos para sus ganados y socorro de 
sus necesidades y se le permite entrar a dho convento los suyos, se le 
obligará a desamparar el lugar por no poder mantener, ni llevar las car­
gas que tiene.

Todos los testigos dicen ser cierto el contenido de la pregunta por no 
tener el Lugar más de 12 ó 13 vecinos y más de la mitad mui pobres y sin 
haciendas propias, pues lo que labran es de renta, y porque dho Convento 
trae al presenze más de 1.000 cabezas de ganado obejuno, y en ocasiones 
más, y si se le permite al Convento, serán precisados a dejar el lugar por 
no alcanzar los pastos para sus ganados, por ser cortos los términos.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 281

10 Pregunta

Que dho Convento, muchos años á pagado a dho Lugar algunas canti­
dades de mrs como 600-500-300, conforme a las que se ajustaba y conbe- 
nían porque le dejase pastar sus ganados de lana dentro de dhos términos 
etc.

Seis testigos, de oídas, dicen que antiguamente dho Convento pagaba, 
por dha razón, unos años a 500, otros a 600 y otros a menos, conforme en 
la cantidad que se ajustaban, y que abía diez y ocho años que no paga 
nada, y no dicen la razón porqué.

Otros tres dizen lo mismo de vista.
Otro dice que, hallándose Alcalde y regidor en dho Lugar, se arren­

daban y arrendaron las yervas dél y sus términos a dho Convento y, en 
su nombre, a fr. Antonio de San Andrés, que asistía en la Granja de VAL- 
CUEBO, que fina con el término de dho Lugar, y el testigo lo arrendó por 
seis años, a 600 rs por cada uno y esto abrá como cosa de 30 años, y que, 
en otra ocasión, reconociendo ser el ganado mucho, y el útil poco, 
desahuciaron de dho arrendamto a dho fr Antonio, quien se allanó a 
pagar 900 rs en cada un año, que los pagó por el discurso de 4 y después 
26 y21 por muerte de dho religioso vino otro a dha Granja, quien se retiró 
de la paga sin querer proseguir en ella, ni después acá se efectúa, que abrá 
más de 18 años2*.

Otro dice que abrá como cosa de 18 años, que yendo el testigo, en 
compañía de Faustino Huerta, su suegro, a dho Convento de San Esteban, 
cobró como Alcalde que era en dha sazón de dho Lugar, del P. Prior de dho 
Convento, que se llamaba Agustín26 27 28 29, seiscientos reales por razón de dhos 
pastos. Y esta misma cantidad y otras en que se ajustaban, pagaban a los 
vecinos de dho Lugar por dicha razón, hasta de cosa de 17 años a esta parte 
que no á querido, ni quiere pagar dho Convento los pastos.

26. Al margen vá dibujada una mano con el dedo índice apuntando al subrayado.
27. El subrayado es original.
28. En nota al margen: “Son 26 años... los que faltó las pagas”.
29. Escrito al margen: “Este se contradize en el tP°”.



9g Idem de fmblicay notorio etc.

• i . i i - i j j w »  l aguwi  í ' í j w  : . i  w i  u u j u  ( v > j i  '  w t : i v  . ¿ ' . vv r '

-k) Dro y Proanza del C.onvto de San Estevnñ de Salamcfh‘ :r; eb sjbi,b 
¿oí: Esta¿ Probanzaíse¡xómp©íieúdeotQ;(tegtigos,iJtisxJ :deí‘Lugar. derGASTE? 
LLANOS DE VILLIQUERA que son: Alonso de Coria, Juan López, Alcalde- 
frabo;¿Briet©v7Andrési¡ MathíasoygiAlonsqj Pérez. ,¿Dbs dé MQZODIEE DE 
SANGHÍ MIGO que: son ¿Juan Herrero y :Diegó" Pablos, Domingo MrnjLveei- 
np de Salamanca; JuaÁdel CorraL, vecino de MUELASió la florida de liébaí 
na, Diego de Llera, vecino de FORFOLEDApioq nósm el naoib on v ,i:bi:a 

Sus edades: 34-36-40-40-40-46-48^52-54iy oí noxib zou zcniO

Cláusula 3a

Quien, en el Lugar que viviere, tuviere una yugada suya entera ó a 
parte, ó arrendada, pueda pastar en lo Concejil con todos sus ganados 
mayores y menores.

Y no teniendo yugada, guarde la Ordenanza de arriba, y excediendo, 
qualquier vecino le prenda.

'2a- Pregunta
í j d  ¡ o n A  o c í

Árticüia'qüé '̂^n dHo íügiár de^N^LWRbÓT '̂y1 tierra/le’fealathanca, áy 
Órdériarizá' observada y guaraaaa^eiíempp 'írfímemorial !a ésa jpárte, para 
qué (qüalqüiérá pdfsó'dá '6' Cofiiu'nidVp,, qüé’túviéré'.en1' él ' téfniinó de 
qu'alquiér Lé¿át;'üha'¥úgaaá dé 'ti'éKaS, pueda pastar én los términos' de él 
cón todos ¿us gánados: ' P “3 8o1 îJP -oñe nu ubso no <n 00Q mgEq

Digári'ío'^érsüpiéréii''y rémítañsé a la dha OrdénarízálTOCy 
' '‘SéVálé'él 'ééiiventó' cíé”q'u)atro'cÍ'áusdíás'd¿%S‘brdérik'fi¿ás'gu'é'áftlcü-

lan sacadas en virtud de Provisión Compulsoria y con citazn‘ contraná ‘éju'é 
ésdá^sB 0,JP 81 3b iraoo orneo (hele oup oom oüü

rtor-f¿vtáVT rtoP rt<--o/,rizV ' i  nrl K o .o'tnciny r ¡o.' r»'l*»*=4 <  r i í  ro n tir  ¡  r'T-! «a.K oí F \  ort

■ ¡G fá u p u la fZ 0 ^

i. t íu'.i ¡ i -v \--ij y u¡o jjy, i j •.-i iji. 4 ,oc/jou>,]

or.r.,Qqien :nqdHyÍ .̂rei!yP84da¡süya,fp  ̂¡aptqndadgy qq, ^qalquiei]|Lugar, ,pgstq 
en el soto con ..cabezas, d,e; qyejpnp; y ujj barqqrp y, tres jqueye  ̂ y .ocjtp 
puercos, y dos bestias asnales y una yegua, por los baldíos de el Lugar sola­
mente.

282 Adolfo Olivera- Sánchez



Pleito del secuestro dé las vacas del convento de San Esteban... 283

En ios Cotos de la Ciudad y Lugares de! su jurisdición, no,se::acoja gama* 
do, pena de un real por cada caveza que intentare acoger, aplicado por 3as
partes Ciudad, Juez y denunciador.
1 ,iuusvjytt\“c.

I-l Pastor, aunque sea de fuera de la Jurisdición, guardando de ella más 
de 150 cabezas de ganado obejuno, pueda traer suyo hata 30 cabezas, no 
más, y si guardare ganado mayor,>;pueda 'traerlieiemreses süias, Y si: algún 
comarcano tuviere en esta Jurisdicióh::labranza,r{i)ueda pastar ícen los, bue­
yes que harase, acarreare, ó trillare, en los dhos valdíos, y lo mismo las 
cavalgaduras que vinieren a moler dentro de la Jurisdición, aunque sean de 
ruera de ella.

8 testigos dicen la pregunta como se articula y aver oidor por publiéo'y 
notorio, que la Ciudad de Salamca tiene una ordenanza que se observa y 
guarda de tiempo ¡inmemorial a esta parte, para que qualquier Comunidad 
ó persona particular que tuviere ,una yugada de tierra ¡en los términos,de 
dha Ciudad, y Lugares de $u, !juris.dizon, pueda i pastarías lyecvas y>aproves 
charse de todos sus pastos con sus ganados, y esto está en uso y observé, 
y para su justificaz11, se remiten a dhá'ordenanzagniv nu ,Uf?t  : .b  31xiC! ub 

Otro dice que, en el Lugar> del testigo, que,/dista tíé> la ...Ciudad de 
Salamanca dos Leguas, la mayor parte de heredades, son propias de 
muchas Comunidades y particulares de dha Ciudad; ilás quales: an dado y 
daban a renta a los vecinos de el lugar dé ei testigo, y iquando por sí las ,an 
labrado, an pastado y pastan con sus ganados mayores:iy ¡rqenores.- v r- ., oa 

Y en quanto a la pregunta que la ordenanza menciona, dize no sabe y 
se remite a ella.

Otro dice que la Ciudad de Salamca tiene su Ordenanza observada y 
guardad para qualqa Comunidad ó particular que tenga heredades propias 
en los lugaes de la Jurisdición en que avan tenido,v pemao vegygdacL 
pueden pastar con sus gan̂ os mayores y méndres,' sin qué s,e, les aya‘ 
puesto estorbo ni embargo alguno, aunque las arrienden a qualqr vecino 
de aquella Ciû , o de otra parte como al presente se ejecuta en el Lugar 
del testigo con Joseph Ruano, mercader de ofizio de la Ciudad de 
Salamca, que tiene vecindad en el lugar del testigo, el qual, trae(sus pea-

Por-,testigos

\Otr'a

Cláusula 10!



284 Adolfo Olivera Sánchez

ras de ganado avejuno y demás ganados mayores y menores pastando 
todos los téros del lugar del testigo, en virtud de dha Ordenanza que, en 
este casso abla, y se remite a ella.

33 Pregunta

Articula que dho Convento, en dho Lugr de BALVERDÓN, tiene más de 
Yugada y ma, y por esta razón, tiene el derecho de pastar, en dhos térmi­
nos, y aviéndose movido pleito por el año pasado de 1545 en esta Chanza, 
por senta de vista y revista, se declaró tener dho Convto más de dha 
Yugada, y asimismo tener dho dro de pastar.

Digan y remítanse a dha Carta exa 30.

Más Instrumentos

De Posesión, escrituras de venta y cambio de tierras, viñas, casas, y cor­
tina en VALVERDÓN, en favor del Convto de San Estevan, por varias per- 
sas otorgadas ante escrivanos, en los años de 1559-1560-1587-1589-1590- 
1599-1604 y 1709.

Asimismo se vale dho convento de una posesión, seis escritas de venta 
y una de trueco y cambio, todo ello otorgado en favor de dho Convento 
por diferentes vecinos del lugar de VALVERDÓN, en los años que al fin 
antezte de la vuelta están citados, que por testimonio dado por Juan Alonso 
Rodríguez, escrivano de Su maĝ  y del núm° de la Ciû  de Salamca, en 11 
de Dizre de 1510, en virtud de Provon Compuls3 y citazn contraria, consta 
averse sacado del Depósito y Archivo de dho convento y de un Cajón que 
se señala con el ns 6, por el qual resulta tener dho Convento, en dho Lugar 
y término de VALVERDÓN, tres casas, una viña de siete aranzadas y ma, 62 
f5 de tierras, una cortina de 2 huebras y ma de sementera, y otra tierra que 
no espresa lo que hace.

Por testigos

6 testigos dicen aver oido que el Conto de San Estevan, por quienes son 
preŝ os, antiguamente litigó pleito con el Consejo y vezos de VALVERDÓN, 
en esta Chanza, en donde, por dho Convento, se avía obtenido Carta eje- 30

30. Al margen: “Por instrumentos, que dho por supuesto lo que en esta razón resulta de 
la exOa de 18 de Abril de 1545 y la de 16”.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 285

cutoria,d eclarando poder pastar, con todos sus ganados obejunos, en los 
términos de VALVERDÓN con quien es este pleito.

Y asimismo saben que dho Convento tiene dos casas suias propias en 
dho Lugar.

Y un testigo añade que, en la una, vive Antonio Ramos, vecino de él. 
Y que asimismo, en su término y jurisdición, tiene Yugada y media de tie­
rras suias propias, y que las an labrado y cultivado con labranzas que dho 
convento tiene en la Granja de VALCUEBO, propia de dho Convento.

Y para clâ , y verdad de lo que lleva dho, se remite a la exr‘oa etc.
Otro testigo dice que, con la ocasión de aver segado las heredades que

el convento tiene, sabe y puede decir son hasta yugada y ma de heredades, 
con corta diferencia. Iten sabe que dho Convento tiene el dro de poder pas­
tar, en todos los términos de dho Lugar con sus ganados ovejunos, y que 
le sucedió muchas y diversas vezes ir a buscar dho ganado para que le die­
ran machorras para matar y sustentarse las persas que segavan dhas here­
dades y las que tenían en dhos territorios y Granja de VALCUEBO, a cuias 
siegas el testigo asistió a dho Convto, en el discurso de más de 12 años.

Y en que a si tiene el convto ó no Carta ejecuta, no lo sabe, pero lo á 
oido decir y se remite a ella etc.

Los testigos de estos folios31 dicen en substancia lo mismo que el antezte.

43 Pregunta

Que, en virtud de dha Carta Exa y de el referido año de 1545, en que 
se expidió, dho Convto á estado y continuado en poseson quieta y pacífi­
ca de pastar con todos sus ganos los dhos térmos, como los demás vezos 
y respetándole por tal, sin que, en ningún tiempo, se lo ayan impedido, ni 
embaraẑ 0 los demás vecinos. Digan etc.

Todos los testigos dicen que siempre an visto que los ganados ove­
junos de el dho Convto de San Estevan, an entrado y entran a pastar en 
los términos y jurisdición de el lugar de BALVERDÓN, con quien es este 
pleito.

Y que en esta posesión an estado y están, quieta y pacídificamente, sin 
averies puesto estorbo, ni embargo alguno hasta la ocasión preste.

31. En el margen: “25-28-30”.



286 Adolfo. Olivera-Sánchez

5 aPregia

ro Que por dho.Convento nunca se á pagado al concejo y vezt)S de dho 
lugar mrs, ni cant̂  alguna por razón de dhos pastos, y si alguna eant̂  se 
lps á¡ dado-, á sido por el-,religioso Prior que tienen, en la Granja inmediata, 
ó, en prestado ó por limosna y hacerles, bien y.: sacarles de. .algunos ¡ ahogos 
adps vecinos,Cómo;pobres efiti!si y obmdfil nt¡ kg! aup y yriooiq ?.rúuz sen 

8 testigos dicen que jamás vieron, ni oyeron,: qué dho, convento de San 
Estevan dipí ni pagó mrs algunos al concejo y vecinos de VAUVERDÓN, por 
razón de pastos con sus ganados en dhos términos, y> qué siempre -an visto 
usar y aprovechar dé sus pastos ,a ganado ovejuno de dho convento, en 
dhos terrnp-:y jurísdición de VALVERDÓN. Y, en esta'posesión pacífica,! los 
an.visto estar y-passar¿ Y;que esto mismo, oyeron .decir a .otras muchas pen 
sonas más ancianas, .vecinos de VALVERDÓN, y que no les avían puesto 
nunca estorbo.en este derecho de pastos, / micai maq acriorloam nai
. ijOtro. diaej que; en el tiempo,.que ,fyé mayoral del Convto de San 

Estevan,:jamás vió, ni oyó,que el dho Convento, ni religioso en su no.mre, 
pagasse mrs algunos ál Concejo ;y vez08 de VALVERDÓN, por razón de 
pastar una piara de carneros, ó ovejas. Y asimismo dice sabe quedos gan05 
mayores y menores de VALVERDÓN entraban a. invernar en el monte de 
VALCUEBO, por agasajo que les quería hacer el P. Granjero. Y también 
sabe y puede decir que, en muchas ocasiones, el P. fr. Antonio de San 
Andrés, Granjero que fué en VALCUEBO más de 30 años, este dió y pres­
tó muchas cantes de mrs y, trigo a los vê P8 de VALVERDÓN, por hacerle 
merced y buena obra. Y lo mismo.décutada con los veciqos de los demás
lugares'ráyanos a dha Granja l2.J „ . Vo „ " t , , , 1 ...- 6 ' . ernab sol .qjtioo aorib aol tfUnfig au?. Robot neo iKiacq ab í;j
m .Pí?.testigo.dice, no lo.sabe. ,lin rtis> ¡Rt v

6Z:fíresgta

, - Que dho convento ái .usado y usa con ítái templanza y suavidad de dho 
dro de poder pastar, que, no obsante tenerle para todos sus ganaos,,si-en 
algunos años- reconoce que ay falta de pastos para los vecinos, .lleva los 
suios a otras partes y especialmente en .la yeranía, solo porque no falte para 
los ganados de los pobres vecinos. Todo lo qual á hecho como acto facul­
tativo y de piedad, pero no porque no tenga el dro que llevan asentado en 
las preguntas antezedentes.

32. Bellísimo panegírico de fr. Antonio de San Andrés y de su labor caritativa en VAL- 
CUEVO. La historia se vuelve cercana y familiar. Fue el único ¡dominico que murió allí.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 287

, .Los testigos, dicen que, sin embargo,del dro que tiene el ganado del 
Conto de San Estevan de pastar en los térmos de VALVERDÓN, salir y entrar 
quando les á parecido, nunca les estorbó., ni impidió el pasto a los ganados 
de los vezos, ni menos arrendarlo a forasteros quando les á parecido, espe- 
cialmte por tiempo,de espiga, abganado de cerda.

Y uno añade aver tenido en dho térno sus cerdos y an pagado,

7~ Pregunta ' ;

■; Que--dho Convento á tenido y: tiene continuamte, en dho Lugar, Yin cria­
do, ó un casero,, ó arrendatario que dé'sal y lumbre a los demás.vezos.' .

Digan etc. \ - c e . ' '
Un testigo dice sabe y puede decir, en el tiempo de su acordanza, á 

visto años que las heredades de dho Convento tiene en dhos términos de 
VALVERDÓN,! las an cultivado y laborado, con sus labranzas que tiene en 
la Granja, y otros, los an arrendado a vezos de dho Lugar, pero no sabe lo 
demás de si á tenido criado en la casa.

Este dice que casas y tierras las án traído arrendadas vezos de dho lugr 
que, estos, se'persuade abrán dado sal y lumbre a los otros vezos.

Otro dice que' las heredades las á cultivado y cultiva' el conve0'32 con' sus 
ganados y criados'que tiene en la Granja de VALCUEBO y lo demás no lo sabe.

Otro dice que dho Convento'tiene1 dos casas en dho Lugar de VAL- 
VERDÓN, las'quales á ciado y dá a renta quando les á parezido a vezos de 
dho. Lugar. Y abrá año-y m°, con corta diferencia, que en una deílás vivió 
y habitó un criado de dho Convento y de la labranza de él, quien asimismo 
cuidaba de la demás hacienda de dho Convento.

Y no sabe más. ■,
No dicen bien si solo qué casas'y tierras las á dado el Conto a renta a 

vezos de dho lugar. ••

8a Pregunta

Iten de público y notorio.

Se pidió publicaz11, se dió traslado y, a instancia del concejo se hizo, y 
se afirmó en lo por su parte dho y alegado, y acusó reva (rebeldía) y con­
cluyó para sentencia en 9 de Junio de 1711.

33. Es evidente que ha de decir: “convento”.



288 Adolfo Olivera Sánchez

En los 17 de dho mes y año, se vio por los ssres Dn Estevan de Otazu, 
Dn Fern̂ 0 de la Mata y Dn Joseph Pedrosa. Y dieron senta en que decla­
raron por propios del Concejo de VALVERDON, todos los térmos de su 
juron y no tener dro a ellos el Convento de San Estevan, a que mandaron, 
dentro de 9 días, saque y eche fuera de dhos térmos, y que no los pueda 
entrar nunca.

Y condenaron al convto a que pague al Concejo todas las cantidades de 
mrs que en exon de la Carta exa se justificase aver debido pagar por razón 
de dhos pastos, todo el tiempo que asimismo se justificase no aver tenido, 
en dho Lugar, quien pudiese dar sal y lumbre a los vezos de él, en confor­
midad con la Carta exa librada a favor del Conto, en el juicio posess0, en 
23 de junio de 1546.

Pronuncióse en l2 de Julio de 1711.
Y se notificó en 3 y 17 de dho mes y año.
Y por el Conto se interpuso su súplica y apelación siguiente.

Petizno de sppon de senta.
Juan francisco de la redonda, en nombre de el Prior i religiosos y con­

ven10 de San Estevan de Salamca, en el pleito contra Justia regimto, y vezos 
de el lugar de VALVERDON, supplico de la sentencia en él dada por algu­
nos de los vuestros oydores de esta real Chanzillería, por la qual declara­
ron no tener mis partes dro a entrar a pastar sus ganados en el término de 
las contiendas y les condenaron a las cantidades de mrs que devieron pagar 
por razón de los pastos, en el tiempo que no an tenido persona que dé sal 
y lumbre a los demás vecinos, como en dha sentencia se contiene.

Y hablando con el respeto devido, la digo digna de suplir y emendar.
Así lo pido y que V.A. se á de servir de absolver y dar por libres a mis

partes de la demanda y demás, pedido por las contrarias, que se debe hacer 
y procede.

Lo uno, por lo general y demás que de los autos resulta dho y alegado 
a favor de mis partes, que doy por espreso y en que me afirmo.

Lo otro, porque, en la Ciudad de Salamca y su tierra, ay ordenanza 
observâ 3 y guardada etc.

Y prosigue como la resta de la demanda está.
Lo otro, porque, en este fuero de la Propiedad, no an alegado las con­

trarias título ó razón alguna por donde no se deba observar dha ordenan­
za, y menos porque el dro que mis partes tienen perfectamte adquirido, en 
virtud de la prescripción inmemorial de aver pastado con todos sus gana­
dos, á de cesar y cese.



Pleito del secuestro de las vacas del convento de San Esteban... 289

Lo otro, porque mis partes no mueven cuestión a los contrarios sobre 
la propiedad del término, ni tampoco defienden el dro y posesión que tie­
nen de pastar con sus ganados por decir que son vezinos, si solo como 
yugateros de dho lugar, y en virtud del statudo y ley universal y dor adqui­
rido, por dha prescripción.

Lo otro, porque mis partes siempre an tenido persona que dé sal y lum­
bre, y así, las contrarias nunca se an quejado de que aya faltado dha per­
sona. Lo otro, porque, caso negado, en algún tiempo aya faltado dha per­
sona, no es motivo para que a mis partes se les prive del dro de dhos pas­
tos, ni a que paguen lo que pueden aver importado, porque el dro de pas­
tar, que concede dha ordenanza, es absoluto, y el gravamen de tener per­
sona que dé sal y lumbre, es modal, con que solo se puede obligar a mis 
partes a que pongan dha persona, no empero a privarles de los pastos.

Lo otro, porque los años que an estado arrendadas dhas tierras, si algún 
ganado á entrado muchas veces, á sido por avenencia y por utilidad recí­
proca, porque las contrarias también an entrado en una Granja que mis par­
tes tienen contigua.

Por tanto, a V.A. suplico, enmiende y revoque dha senta y absuelva y 
dé por libres a mis partes de todo lo pedido por las contraías, haciendo a 
su favor los demás pronunzos etc.

Y ofrezco a probar lo nezesario.
Dr Rodulfo.

19





Fray Gregorio de Montalvo 
y Olivera, O.P.

Felipe Rodríguez Martínez 
Alcalá de Henares (Madrid)

Introducción

Si son varios los motivos que tenemos para estar contentos con la cele­
bración del V Centenario del descubrimiento de América, hay uno que nos 
tiene que llenar de satisfacción, sobre todo a los amantes del pasado histó­
rico: la vuelta a la memoria de unos sucesos que cambiaron el curso de la 
Historia. Gracias al VCentenario están saliendo a la luz infinidad de hechos 
históricos, crónicas, biografías, etc., que estaban ahí, pero eran totalmente 
desconocidos. Tal es el caso de fray Gregorio de Montalvo y Olivera. Como 
mucho, se sabía que era natural de Coca y obispo de Cuzco. Con motivo 
del V Centenario, hemos rescatado una biografía que estaba olvidada y con­
fusa. Sus datos biográficos están muy diseminados y enrevesados. Hay 
quien le hace unas veces natural de Coca y otras de Cuéllar; en otras oca­
siones le dan como obispo de Popayán en lugar de Yucatán; algunas oca­
siones se le menciona con sucesos ocurridos en sedes donde nunca estu­
vo; otros que murió en 1593 o 1602 en vez de 1592. Y así muchas más equi­
vocaciones debidas al olvido en que ha estado sumergido. Nosotros, con el 
presente trabajo, hemos querido, sin llegar a profundizar, que su figura no 
pasara desapercibida. Esperamos haberlo logrado, o al menos dejar abierta 
una puerta a futuras investigaciones.

Desde este apartado les damos las gracias a las personas que tan desin­
teresadamente nos han ayudado: al P. Joaquín Meseguer, jesuíta de Cuzco; 
al P. Ramón Hernández, archivero del convento de San Esteban de



292 Felipe Rodríguez Martínez

Salamanca; al bibliotecario de convento de Dominicos de San Pedro 
(Madrid), a todos gracias.

SUS ORÍGENES

Un cierto joven, gentil hombre de la Casa y Corte, paje del rey don 
Fernando el Católico, a quien acompañaba desde Aragón, llamado Juan de 
Coca, fue armado caballero en Arévalo por el mismo rey a primeros de 
mayo de 1470; y era tan de su confianza y tanto le protegía, que le otorgó 
grandes haciendas en Olmedo y Coca, fue apadrinado por el monarca en 
su boda con doña Leonor de Montalvo y Olivera, hija del regidor de 
Arévalo, Hernán de Montalvo y doña María de Valdenebro, ambos de ilus­
tre linaje, establecidos en la villa abulense. Los descendientes de este matri­
monio, desde su primer hijo don Pedro García de Montalvo, usaron el ape­
llido de su madre, dando lugar a la formación de esta ilustre familia afin­
cada posteriormente en la villa de Coca 1

Establecimiento en Coca

Don Pedro García de Montalvo, natural de Arévalo, primer hijo de Juan 
de Coca y doña Leonor de Montalvo, debió crear solar en Coca con moti­
vo de la hacienda que le dejó el rey Fernando a su padre en esta villa. En 
1510 aún estaba en su villa natal de Arévalo, pues en esa fecha ingresó en 
la Junta del Linaje de ese lugar. A principios de la segunda década del siglo 
XVI ya figuraba en Coca como regidor. Al menos así lo atestigua una carta 
de la reina doña Juana fechada en Valladolid, a 26 de octubre de 1514, por 
la cual se dirige al provisor de la Iglesia y obispado de Segovia para decir­
le que no procedan contra Pedro de Montalvo y otras dos personas más, 
todos ellos regidores de Coca, por haber prendido a un hombre que, por 
parte del obispo, deán y cabildo de la Iglesia Catedral, fue a intimar ciertas 
bulas en el lugar de La Nava de Coca2.

No hay ninguna duda de que los Montalvo establecidos en Coca eran 
hombres ilustres, de buena fortuna y muy vinculados en la Villa. Así vemos 
cómo, en 1523, el citado don Pedro dona a la Iglesia de Santa María tres 
mil maravedíes para un cáliz. En el año 1521 es enterrado en dicho templo 
el licenciado Alonso de Montalvo (posible hijo de don Pedro), el cual tenía

1. Montalvo, Juan José de, De la Historia de Arévalo, Valladolid, 1928.
2. A.G.S., Cámara de Castilla, Pueblos, Leg. 6, fols. 187-89.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 293

muchas heredades en la tierra de Coca3. Don Pedro Garda de Montalvo 
tuvo un hijo (posiblemente fuesen más) que se llamó Juan de Montalvo, 
casado con doña Angelina de Olivera, natural de Olmedo. Este matrimonio 
fundó un gran mayorazgo, unido después al de Olivera.

Fruto de esa unión nacieron Diego García de Montalvo, regidor perpe­
tuo que fue de Olmedo, María Alvarez de Montalvo, casada con Sancho 
Zimbrón Dávila, regidor en Avila y ayudante de Felipe II; Catalina Falcony, 
beata del monasterio de Santa Isabel de la villa de Olmedo; y Gregorio de 
Montalvo y Olivera, nuestro personaje. Probablemente les naciese otro que 
murió en 1540 siendo niño4.

Don Juan de Montalvo era regidor de Coca por el estado noble y aquí 
vivía en 1542, pues el libro de Cuentas de Santa María le menciona como 
uno de los contadores nombrados para tomar las cuentas de ese año al 
mayordomo de la Iglesia5. No hemos podido localizar cuando murió, pero 
sí que fue enterrado dentro de la Iglesia de Santa María. Así lo atestigua un 
apeo de sepulturas realizado en el año 1576:

“La segunda sepultura de la tercera línea fue de Juan de Montalvo, regidor de 
esta villa, heredanla sus hijos y descendientes por vía recta. No residen”6.

En otro apeo realizado en el año 1602 se vuelve a mencionar su tumba 
y aclara que tiene una losa con sus armas, y que sus herederos viven en 
Olmedo. Precisamente diremos que su escudo de armas es: en campo de 
azur, un águila explayada de plata, picada y membrada de gules. Hay auto­
res que discrepan en los esmaltes. Es posible que sea el blasón que existe 
en la calle Aquililla de la villa de Coca, y cuyo nombre, estamos seguros, 
se le dio por el águila del escudo.

Sus PRIMEROS AÑOS, DE SU ÉPOCA COMO DOMINICO

Fueron sus padres don Juan de Montalvo, regidor de Coca y doña 
Angelina de Olivera. No conocemos el año exacto de su nacimiento pero 
debió de ser hacia 1533- En su villa natal de Coca pasa sus primeros años 
de juventud, alternando el juego con los estudios. Aproximadamente a la 
edad de dieciséis años abandona la tierra que le vio nacer para ingresar en 
el convento de los dominicos de San Esteban de Salamanca. En este con­

3. A.P.C., Libro 9, Cuentas de Santa María, 1521-1544, fol. 1 y 5; Apeo del Cabildo de San 
Agustín, 1521, Leg. 3/2, fols. 4-4v y 15v.

4. A.P.C., Libro 9, fol. 102 v.
5. Op. cit., fols. 113 a 115.
6. A.P.C., Libio 3, fol. 8.



294 Felipe Rodríguez Martínez

vento toma el hábito y ahí profesa el 2 de abril de 1550 de manos del famo­
so maestro fray Domingo de Soto, prior que era de San Esteban7.

En el año 1551 (10 de noviembre) se matrícula en la famosa Universidad 
de Salamanca, pasando a ser colegial que llamaban de Cayetano. Realiza los 
estudios de arte, filosofía y teología y en 1554 en los libros de Matrícula, 
aparece ya como presbítero. Compite en los estudios con un gaipo de frai­
les contemporáneos famosos, como fueron: Juan de Montalvo, probable­
mente pariente suyo, natural de Arévalo y obispo de Cartagena de Indias; 
Antonio de Hervías, obispo de Verapaz y Cartagena; Pedro de Feria, obis­
po de Chiapas; y otros muchos, todos juntos formados al calor de los claus­
tros salmantinos y que más tarde llevarían a América su fecundo y perenne 
mensaje de docencia y evangelización8.

Termina la carrera universitaria como hombre muy docto y muy reli­
gioso. Su primer trabajo, durante algunos años, es como lector de artes y 
teología en la Provincia de Castilla. En el año 1561 debía permanecer aún 
en el convento de San Estaban, pues en esas fechas una comisión de los 
dominicos va a Coca, por orden del prior, para hacerse cargo y vender las 
tierras que le pertenecen a fray Gregorio como heredero de Pedro Alvarez 
de Olivera, tío del dominico caucense. Son un total de quince tierras, que 
estaban en poder de su hermana María de Montalvo, situadas en los térmi­
nos de Nava de Coca, Fuente de Coca, Bernuy y Torganillo, todos ellos per­
tenecientes a la tierra de Coca9.

Según las Actas del Capítulo Provincial, celebrado en Valladolid el año 
1569, se hallaba entonces como lector de teología en Segovia, y en dicha 
junta le graduaron de presentado o Maestro:

“Esponimus ad legendas Sententias pro forma et gradu magisterii exclusive 
fratem Stephanum Sarate ex conventu Abulensi quen damus in Vicarium 
Sancti Dominici Ovetensis, fratem Gregorium de Montalvo ex conventu 
Segoviensi"10.

Posteriormente desempeñó el cargo de prior en el Convento de San 
Vicente Ferrer de la ciudad de Plasencia, el cual fue uno de los más impor­
tantes de la Orden dominicana. Desde dicho convento, y antes de acabar

7. Cuervo, O.P., Fray Justo, Historiadores del Convento de San Esteban de Salamanca, 
Salamanca, 1914-1916, t. III.

8. Rodríguez Cruz, M.q Agueda, Dominicos en la Universidad de Salamanca en “Archivo 
Dominicano", V, Salamanca, 1984.

9. Apéndice documental.
10. Actas del Capítulo Provincial de Valladolid, año 1569. Copia obtenida del original 

existente en el Vaticano, fol. 1.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 295

el priorato, le presentó el rey Felipe II al obispado de Nicaragua ", que­
dando solamente como obispo electo de ese lugar.

Su paso a América

Poco a poco se comienza a fraguar su salida para América. Según el P. 
Pius Bonifacius, es nombrado obispo electo de Nicaragua el 29 de julio de 
158011 12. De este cargo fue promovido y después presentado para el obispa­
do de Yucatán, siendo nombrado por el Papa como obispo de esa provin­
cia mejicana, por bula del 15 de diciembre de 158013; y el 27 de enero de 
1581, por una cédula, el rey ordena que se ejecute el nombramiento14. A 
partir de ese momento comienzan los preparativos para su viaje a la pro­
vincia de Yucatán (Méjico).

En el Catálogo de Pasajeros a Indias figura registrado como obispo de 
Yucatán, y como pasajero a ese lugar el 31 de mayo de 158115. Esta fecha 
se refiere a la inscripción del pasajero, no a su salida para América. Saldría 
unos días más tarde.

Cuando salió de España, el rey Felipe II le hizo merced de la mitad de 
los frutos de la vacante del obispado para la obra de la catedral. También 
le dio permiso para que con él viajara su biblioteca y varios criadosI6. Estos 
fueron los sirvientes que acompañaron al prelado: Bartolomé de Herrera, 
natural de Valladolid de Yucatán; Agustín Gutiérrez, natural de Avila; don 
Juan y don Diego de Montalvo, hermanos y naturales de Olmedo y posi­
blemente familiares del obispo; Juan Martínez, natural de Sevilla;"Hernando 
de la Naudial, natural de Sevilla; González de Azamar, natural de 
Valladolid de Yucatán; Juan y Lupercio Pérez de la Vega, hermanos y natu­
rales de Alvires; Diego Radio, natural de Villanueva de Barcarrota, Juan 
Bernardo de Saavedra, natural de Avila. Fueron también con él algunos de 
su Orden17.

11. Mora, Esteban, Historia analítica del Convento de San Esteban de Salamanca, t. IV, 
página 1.237. Manuscrito inédito de mediados del siglo XVIII.

12. Gams, P. Pius Bonifacius, Series episcoporum eclesiae catholicae, Graz, 1957, pág. 157. 
Según Gil González Dávila, en su Teatro eclesiástico de la primitiva Iglesia de Indias, V. I, pág. 
214, esa fecha fue la de presentado a obispo de Yucatán.

13. Hierarcbía Catholica Medii Aevi sive Summorum Pontificum. Ed. de C. Eubel, 1910- 
1914, V. III, pág. 338.

14. Schaefer, Ernesto, El Consejo Real y Supremo de las Indias..., Sevilla, 1935-1947, v. II, 
pág. 605.

15. Galbis Díez, M.a del Carmen, Catálogo de Pasajeros a Indias, volumen VI (1578-1585), 
Madrid, 1986, pág. 481.

16. González Dáviia, Gil, Teatro eclesiástico..., Madrid, 1649-1655, V. I, pág. 214.
17. Galbis Diez, M.a del Carmen, Catálogo..., págs. 481 a 483.



296 Felipe Rodríguez Martínez

Obispo de Yucatán

Viene a este obispado en sustitución del segundo prelado del Yucatán, 
fray Diego de Landa, que había muerto en 1579- Instalado ya en la dióce­
sis yucateca comienza su penoso trabajo de obispo. Su sede la tenía, al 
parecer, en la ciudad de Mérida.

Durante el tiempo que estuvo como obispo de Yucatán celebró dos 
sínodos, en 1582 y 1585. Aunque se desconocen sus constituciones es evi­
dente que tendrían como fin la preparación y aplicación del tercer concilio 
mejicano. El participó en esta magna asamblea principalmente en lo rela­
cionado con la desaparición de los resabios idolátricos y los comienzos 
supersticiosos junto con la ordenación conciliar de las parroquias de los 
franciscanosl8. Visitó tres veces el obispado y en más de una ocasión tiene 
que mostrar mano fuerte con nativos idólatras.

Sistema arancelario

Para evitar abusos lucrativos en los entierros y funerales, determina los 
aranceles de curas españoles y ministros doctrineros, con menoscabo de las 
residencias de los franciscanos, principalmente de la ciudad de Mérida y 
villas de españoles, pues español que eligiera sepultura en esos conventos, 
además de los gastos locales, había de pagar a la catedral y curas de ella 
veinte pesos, y si el cadáver era pequeño —especificaba con detalle el pre­
lado—, cuatro de minas, la cuarta funeral y el beneficio de las misas.

Apelan los franciscanos a la Audiencia mejicana, alegando a su favor 
privilegios pontificios. El tribunal mejicano, con provisión de 1 de septiem­
bre de 1584, encarga al obispo se atenga fielmente al sistema de aranceles 
observado hasta entonces, y al mismo tiempo comisiona al gobernador o a 
su lugarteniente no permita modificación alguna en aquel sector adminis­
trativo ni consienta hagan a religiosos ni a sus conventos o monasterios 
vejación alguna.

Aún después de esta intimación categórica, las modificaciones arance­
larias continúan invariables, y lamenta un cronista franciscano que sus con­
ventos, con falta de entierros, perdían muchas limosnas, pues los fieles, 
obligados a doble impuesto, no podían hacérselas19.

18. Benito, José Antonio, La promoción del Indio en los concilios y sínodos americanos 
(1551-1622): aportación dominicana. Los Dominicos y el Nuevo Mundo, en “Actas del II 
Congreso Internacional’’, Salamanca, 1990, pág. 793.

19. López Cogolludo, Diego, Historia de Yucatán, Madrid, 1688, págs. 395-96



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 297

El tercer concilio provincial mejicano. Desavenencias con los franciscanos

El 20 de enero de 1585 se da principio al tercer concilio mejicano. Es 
presidido por Pedro Moya de Contreras, legado y representante del rey y 
metropolitano. Uno de los obispos que participaron en la distinguida junta 
fue el prelado de Yucatán: nuestro fray Gregorio de Montalvo. De su inter­
vención en esta selecta asamblea nos cuenta el franciscano López de 
Cogolludo lo siguiente:

“...y aunque en todas ocasiones luzieron sus muchas letras, prudencia y santa 
doctrina, en la de aquel Concilio fue con mayores experiencias, porque se dice 
aver tenido grande autoridad sus resoluciones y parecer en toda la diversidad 
de materias que en él se trataron y decretaron; y que la disposición en que 
quedó se debe la mayor parte de su trabajo”20 21.

El 7 de octubre son firmados los estatutos y decretos conciliares. La auto­
ridad civil, aduciendo para ello cédulas reales, prohíbe su publicación antes 
de la aprobación del rey. A esto responden los padres conciliares diciendo 
que los documentos regios se refieren a sínodos diocesanos, no a los pro­
vinciales, y obtienen la deseada promulgación de los decretos aprobados en 
la catedral metropolitana de Méjico los días 18, 19 y 20 de octubre de 1585.

Bastantes de estos decretos, como los referentes a doctrinas de regu­
lares, no encuentran unánime aprobación, y los descontentos exponen por 
escrito sus reparos al virrey de Nueve España. Este, de camino para su sede, 
escribe el 22 de octubre de ese año al presidente y oidores, encargándoles, 
caso de haberse publicado el dicho concilio, despachen real provisión para 
suspender su cumplimiento, conforme a la cédula real de 13 de mayo de 
158521 y recojan todas las actas, decretos y decisiones del mismo concilio.

El obispo Montalvo vuelve a su diócesis resuelto a aplicar los decretos 
de la magna asamblea. Fray Diego de Castro, en nombre de los francisca­
nos de Yucatán, recurre a la Audiencia mejicana, que remite al prelado la 
cédula real traída por el virrey Alvaro Díaz Manrique con orden de sus­
pender la ejecución del mencionado concilio. En otra provisión de la 
Audiencia mejicana, dirigida a Montalvo, el 5 de septiembre de 1586, se le 
ruega y encarga que observe las provisiones reales, sobre todo, en lo que 
atañe a los franciscanos. Con esto cesó el obispo la ejecución del concilio, 
y con ello las desavenencias entre él y los religiosos22.

20. Cogolludo..., pág. 394.
21. Esta provisión del rey, fechada en Barcelona, estaba dirigida a los prelados que inter­

venían en el concilio para comunicarles que no lo ejecutasen hasta ser visto por el monarca.
22. Cogolludo, pág. 396; Lopetegui, León, Historia de la Iglesia en la América española, 

Madri, 1965, pág. 507-8.



298 Felipe Rodríguez Martínez

Problemas doctrinales. Excomunión a nativos

La cesión espontánea de algunas doctrinas franciscanas a sacerdotes 
seculares, a las que el obispo fray Gregorio, de propia iniciativa, añade 
alguna otra de los mismos religiosos, separándola de su anexa, suscita otra 
contienda. Todo empieza cuando, por ser muchos los pueblos que admi­
nistraban los franciscanos, hacen libre dejación del convento de 
Chanzenote en manos del obispo, para que éste pusiera a un ministro doc­
trinero que se ocupara de los indios. A esta cesión le une, el prelado, el 
pueblo de Zucop, alegando que lo hacía para engrosar el nuevo beneficio, 
para que con ello se pudiese sustentar al clérigo que debía atenderlos. 
Protestan los franciscanos e interviene de nuevo la Audiencia mejicana que 
falla en favor del prelado23.

El obispo, no muy habituado al clima nativo, castiga con excomunión 
a algunos indios. Temerosos los franciscanos de que medidas tan severas, 
despropocionadas a la culpabilidad admisible en los indígenas, aplicadas a 
gente nueva en la fe, podían tener consecuencias desastrosas, recurren a la 
Real Audiencia de Méjico que, con fecha de 8 de octubre de 1586, remite 
al prelado yucateco la cédula real fechada en Toledo a 27 de agosto de 1560 
y dirigida al arzobispo y sufragáneos de Nueva España, recomienda el 
documento no se imponga a nativos, por motivos livianos, pena de exco­
munión o pecuniaria, por inconvenientes de que ello resultaban en tierra 
donde nuevamente se implantaba la fe y era necesaria gran moderación en 
el campo del castigo. Sobre todo con los indígenas, insistía la Audiencia, 
dejadas aparte esas medidas, adoptarían remedios más convenientes al ser­
vicio de Dios y del rey24.

Con esta intervigilancia del obispo Montalvo y religiosos franciscanos 
(que por cierto vemos que nunca se llevaron bien) favorecía notablemente 
al establecimiento y consolidación de la iglesia yucateca, que va adquirien­
do fisonomía y personalidad.

El cronista de Yucatán, don Diego López de Cogolludo, a pesar de ser 
de la Orden que tuvo desavenencias con el obispo, dice que desearía 
encontrar más datos sobre las acciones de tan gran Prelado, y supone que 
tendría muchas dignas de memoria y de conservar a la estampa25. Sabemos 
que, como obispo de Yucatán, ordenó de sacerdotes a los jesuitas siguien­
tes: Juan Bautista Espinóla, Pedro Gutiérrez y Gonzalo de Tapia26, que lle-

23. Cogolludo, pág. 397.
24. Op. cit., págs. 398-99.
25. Op. cit., pág. 395.
26. Monumenta Histórica Societatis Jesu, Monumenta Mexicana, III (1585-1590), por Félix 

Zubillaga, S.I., Roma 1968, págs. 599 y 604.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 299

gana a ser un famoso fundador de misiones en el estado de Sinaloa y muer­
to por unos indios en julio de 1594.

Deja esta sede en el año 1587, fecha que es nombrado para la de Cuzco, 
siendo el cuarto obispo cuzquense.

Obispo de Cuzco

El tercer obispo de Cuzco fue Sebastián de Lartaun, que mirió el 9 de 
octubre de 1583. A su muerte fue promovido para esta sede don fray 
Gregorio de Montalvo. Posteriormente es el rey Felipe II quien le nombra 
como poseedor de esta mitra; y el 16 de noviembre de 1587, desde Roma, 
se le designa para que ocupe la sede que estaba vacante27. Toma posesión 
de ella el 29 de agosto de 1589- Precisamente en ese año nombraba visi­
tador de las provincias de los Canas y Canchis al licenciado Pedro de 
Valencia28.

Su paso entre las ruinas del imperio quechua fue rápido, pero en los 
tres años que se sentó en su silla tuvo tiempo para realizar importantes 
mejoras en la diócesis.

Concilio IV tímense

Citado por el arzobispo Toribio de Mogrovejo (Santo Toribio), fray 
Gregorio fue el único obispo que con ese cargo acudió a esta asamblea, 
que se celebró del 27 de enero al 15 de marzo de 1591.

El día de la inauguración, después de la misa mayor celebrada en la 
catedral, Santo Toribio dirigió la palabra a los fieles, pidiendo a todos invo­
casen al Espíritu Santo a fin de acertar en los acuerdos que se tomasen. Las 
sesiones se tuvieron en la sala capitular y a ella asistieron, el arzobispo de 
Lima, el obispo de Cuzco, y los procuradores de los obispados de Santiago 
de Chile, Charcas, Nicaragua y Popayán en representación de sus obispos.

El concilio de 1591 fue muy diferente del pasado. En perfecta armonía 
y con menos problemas que resolver, en poco más de un mes y medio se 
dio por terminado29.

En esta asamblea fray Gregorio colaboró estrechamente unido a Santo 
Toribio y urgió las disposiciones del Tridentino y las del III concilio limen- 
se, en lo que toca a la sujeción de los regulares doctrineros de los obispos,

27. Hierarchía..., V. III, pág. 184.
28. Vargas Ugarte, Rubén, Historia de la Iglesia en el Perú, Burgos, 1959, pág. 403.
29. Vargas Ugarte, Historia..., pág. 93.



300 Felipe Rodríguez Martínez

confirmadas, además, por las respuestas de la Congregación de Cardenales, 
no obstante los Privilegios y cédulas que alegaban en contrario30.

Sínodo diocesano cuzquense. Aranceles oficiales

Después de regresar del IV concilio limense convocó el primer sínodo 
diocesano cuzquense, celebrado el 6 de septiembre de 1591, y publicadas 
sus constituciones en la catedral el día 29 del mismo mes. Dichas constitu­
ciones fueron leídas ese día desde el pulpito por el secretario del cabildo 
don Victoriano Rubio, estando presente el deán, cabildo, la justicia, regi­
mientos, prelados de las Ordenes de procuradores del clero. Dichas sino­
dales debían ser igualmente leídas y publicadas por los curas vicarios de 
españoles en la Iglesia Matriz, en uno o más días de fiesta, en los dos meses 
siguientes a su publicación en el Cuzco. En la primera de estas 
Constituciones fray Gregorio mandó revocar todas las demás que se hubie­
sen promulgado antes y, en especial, las hechas por su antecesor Sebatián 
de Lartaun, por excusar la multitud de órdenes y porque en estas 
Constituciones y en el tercer concilio limense se contenía cuanto era nece­
sario para el buen régimen de las Iglesias.

En las siguientes se instaba porque todos los curas de indios enseñasen la 
doctrina cristiana y predicasen a sus feligreses en quechua y aymara, según 
los textos oficiales aprobados en concilio III Limense. También se urgió la con­
fesión sacramental y el dar la eucaristía a todos los que se hallaren capaces y 
a los moribundos el santo viático, teniendo en cuenta que para esto último no 
se debía exigir tan entera disposición como para darla estando sanos.

En la décima sexta se dispuso que se fundaran capillas o humilladeros 
en los lugares convenientes para traer a ellos los cadáveres de los que 
murieran lejos de las parroquias, donde irían a levantarlos los propios curas, 
detalle que explica la presencia de lagunas ermitas diseminadas por el terri­
torio de la diócesis31.

También hay una prevención muy curiosa, tocante a la conducta de los 
curas, la cual les prohíbe cazar, lidiar toros y criar caballos de carrera. Otras 
muchas cosas se dispusieron para el bien espiritual de los indígenas que 
nos revelan el celo con que el obispo atendió a cumplir en esta parte sus 
deberes pastorales.

El 19 de diciembre de 1591 publica el arancel oficial de la Iglesia cuz­
quense, disponiendo que en adelante rigiese en todo el obispado.

30. Op. cü., pág. 404.
31. Vargas Ugarte, pág. 403.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 301

El colegio del Cuzco. Relación de los jesuítas

El padre Antonio de Vega, que conoció en la ciudad cuzquense a fray 
Gregorio de Montalvo, escribía en el año 1600 la historia del colegio jesuí­
ta de San Bernardo, de Cuzco. En varios capítulos del manuscrito queda 
reflejado el empeño que tenía el obispo para que ese colegio se engrande­
ciera, tanto espiritual como materialmente:

“Fuera de esto ganó y granjeó de tal suerte la voluntad del señor Obispo pasa­
do, de eterna memoria, don Fray Gregorio de Montalvo, de la Orden de Santo 
Domingo, que se hizo aficionadísimo a nuestra Compañía, y fue tanto,que de 
día y de noche no pensaba en otra cosa que levantar nuestros Ministerios y 
hacernos bien y limosnas gruesas. Con la ayuda de este excelentísimo Prelado, 
compró el dicho padre una buena recua de bestias, que han sido los pies y 
manos para las obras y servicios de este Colegio; edificó la torre, y campana­
rio que sale a la Plaza principal de esta ciudad y está encima de nuestra por­
tería, toda la sillería muy bien labrada y de arcos de calicanto; comenzó el 
cuarto donde están ahora las aulas, que después acabó el padre Juan Vázquez, 
al presente rector de este Colegio...

Insistió mucho en la dicha compra el señor Obispo D. Fray Gregorio de 
Montalvo y, fuera de la limosna que poco antes había dado para la torre y 
cuarto de la portería, ayudó para esta compra al dicho padre Diego de Torres 
con 5 ó 6.000 pesos, y tuvo intento (de que me consta a mí con evidencia) de 
pagar por entero las dichas casas y edificar nuestro colegio, si la muerte no le 
cortara los pasos, que fue luego como compramos la dicha casa... porque 
estaba muy adeudado [el colegio] con pleitos y la compra, en 13.000 pesos, de 
las casas del licenciado Gamarra, y muerte del señor obispo D. Fray Gregorio 
de Montalvo, con cuya vida nos sobraba todo...

Consta esto claramente por lo que dicen ahora los indios viejos y por la acequia 
que viene desde dicho arroyo al dicho asiento, y el señor D. Fray Gregorio de 
Montalvo, dignísimo obispo de esta ciudad, por hacerla este bien y por más 
recreación de aquel puesto, quiso a su costa y expensas, si la muerte no le impi­
diera, encañar otra vez por allí el agua como la traían los incas antiguos...

Ya hablé del Obispo D. fray Gregorio de Montalvo, en el capítulo del padre 
Diego de Torres y de Jesús del Monte. Pero por más que hablemos, quedare­
mos cortos, según la estrecha obligación que este Colegio le tiene y toda la 
Compañía, como a insigne benefactor y verdadero padre de ella; faborecién- 
dola como tal en cuanto se ofrecía, con palabras y obras, nacidas todas del 
tierno afecto y amor a nuestras cosas.

Particularmente, levantando nuestro Instituto y animando y alentando nuestros 
Ministerios, así en misiones como fuera de ellas; escribiendo varias veces al 
rey Felipe II. En razón de esto, con grandísima estimación y aprecio de las



302 Felipe Rodríguez Martínez

cosas de la Compañía, volvía por ella y defendía a los nuestros en las ocasio­
nes que se ofrecían, con grande pecho y valor. En tres años que gobernó este 
obispado, valdría lo que dio de limosna a este Colegio más de 12.000 pesos 
corrientes; y con mucho fervor y veras de edificar todo este Colegio a su costa, 
y siempre que venía a nuestra Casa, que era a menudo o nosotros íbamos a 
la suya, trataba de esto y trazaba nuestra obra y cuartos; y era su ordinario len­
guaje: “dense prisa, padres, miren que me moriré”. Fue varón insigne en 
nobleza, prudencia, rectitud, elocuencia y letras, de la Orden de Santo 
Domingo; leyó en ella muchos años Artes y Teología, antes de ser obispo en 
México, y de allí vino preveído a este Obispado y murió en él”32.

Otro jesuíta, contemporáneo de fray Gregorio, en carta al padre general de 
la Compañía, Claudio Aquaviva, dice que aunque el obispo era del hábito de 
Santo Domingo su alma la tenía de jesuíta. Muy acertado estaba el fraile, pues 
infinitas fueron las obras y limosnas que el prelado hizo a los de la Compañía; 
y por ellos, precisamente, sabemos mucho de nuestro obispo Montalvo.

En la obra Monumenta Histórica Societatis Iesu, Monumenta Peruana, 
vienen publicadas muchas cartas, escritas entre jesuítas, que nos hablan de 
fray Gregorio, y por ellas nos valdremos para saber algo más de la perso­
na de este ilustre caucense.

En una carta dirigida desde Lima, el 21 de abril de 1592, por el padre 
provincial del Perú, Juan de Atienza, al padre general de la Compañía, 
Claudio Aquaviva, que estaba en su destino de Roma, dice:

“El señor obispo del Cuzco nos tiene mucha charidad en todo quanto se ofre­
ce, que paresce nos le dio Nuestro Señor para consuelo y repara del mucho 
desvío que el Señor Arzobispo ha tenido con la Compañía, para que se vea 
que save Dios abrir una puerta donde se cierra otra. Es grande el favor y ayuda 
que el señor obispo da a los ministerios nuestros y lo mucho que gusta ser 
ayudado dellos y la grande confianza que muestra ser ayudado dellos y la 
grande confianza que muestra de la Compañía y sus cosas en público y en 
secreto, dando muchas limosnas, y entre otras cosas que ha hecho algunas 
veces, dio aquel collegio del Cusco, avrá un mes, quatro mili pesos para 
comengar a edificar un cuarto de que en aquel collegio ay estrema necesidad 
y da prisa su Señoría que se comience, dando muchas esperanzas de que le 
ha de acabar, dándole Dios vida; merecen mucha correspondencia sus obras 
y su amor, yo procuro que acá se acuda a esto y así he ordenado en la 
Provincia que cada Padre le diga tres Misas y cada hermano le rece tres rosa­
rios" 33.

32. Vega, S.I., Antonio, Historia del Colegio y Universidad de San Ignacio de Loyola de la 
ciudad del Cuzco, año 1600, edición, introducción y notas de Rubén Vargas Ugarte, S.I., en 
"Biblioteca histórica peruana”, VI, Lima 1948.

33. Monumenta Histórica Societatis lesus, Monumenta peruana, V, por Antonio Egaña, 
S.I., Roma, 1970, pág. 45.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 303

Una comunicación del rector de Quito, el padre Diego de Torres 
Bollo, al padre general de la Compañía, fechada en Lima, el 7 de diciem­
bre de 1592, habla de lo mucho que le deben a fray Gregorio y del mal 
pago que le han dado algunos de la Compañía, y pide se le resarza del 
daño recibido:

“...que a sido muy extraordinario por el Grande favor del señor obispo, sin­
gular benefactor y padre de la Compañía, y como tal nos a dado en dos años 
6 mili pesos de limosna y orden para que en su obispado se juntase otros tan­
tos y palabra de acavarnos la casa, que costaría más de 50 mili pesos; y aun­
que lo que el obispo a hecho por la Compañía es tanto, no a sido menos sino 
más lo que a padecido por ella de los prevendados y frailes, y en particular 
de los dominicos, de cuya religión es.

De todo esto se le ha dado muy mal pago de nuestra parte, porque, aviendo 
dado él orden, estando yo aquí, de que se hiziesen en nuestra iglesia las hon- 
rras del padre Atienza, con gran solemnidad, y aviéndolo admitido el vicerec­
tor, recomendó el sermón al padre Ochoa, hombre arrojado y de poca pru­
dencia, y aviendo ido el obispo la tarde antes y el día, aunque enfermo, a las 
honrras, el padre le dio un capello acerca de cierto pleito que traía con el 
corregidor, justísimo de su parte, de la qual estaba el parecer del Padre 
Provincial pasado y de otros hombres graves, y contra él estavan algunos reli­
giosos. Quedaron los seglares espantados, los criados del obispo muy senti­
dos, los nuestros muy mortificados; y por culpa y orden del vicerrector, los 
nuestros ni pudieron tratar el remedio ni de escribir al padre Provincial para 
que acudiese a él, antes apoyando al padre que predicó, pasaron entre ellos 
y otros de los nuestros artas pesadumbres. El obispo a mostrado ya la que 
tiene y el sentimiento de tan mal correspondencia, y de verse solo por amor 
de nosotros; augmentarle a su sentimiento mi ida a Quito, porque el Padre 
provincial pasado y presente le avía asegurado que yo volvería, lo que él ha 
pretendido con muchos medios... ponga en esto el devido remedio, regalan­
do al Obispo y agradeciéndole lo que por la Compañía a hecho... y junta­
mente ordene V.P. con muchas veras a los Padres Provincial y Rector de allí, 
le regalen y sirvan, que jamás pide cosa dificultosa; y con deverle tanto, no he 
podido granjear para él una buena imagen del hermano Bernardo3'1, haziendo 
muchas para otras partes. Espero en la bondad del Señor restaurará este daño 
y lo remediará y no mirará a mis pecados. Yo e hecho quanto e podido con 
cartas y otros medios para aplacarle y consolarle y creo que el padre Cavello, 
que va al Cuzco por Rector, le volverá a ganar, aunque no puede llegar allá 
de aquí a quatro meses"34 3S.

34. Monumento peruana, págs. 187-89.
35. Bitti, pintor italiano, cuya actividad se desarrolló en América del Sur. Perteneció a la 

Compañía de Jesús y es posible que fuera el que pintó el retrato de fray Gregorio, cuyo origi­
nal se conserva en la sacristía de la catedral de Cuzco.



304 Felipe Rodríguez Martínez

SU MUERTE

Los agravios que recibió el obispo por parte de algunos prebendados y 
frailes fue debido acerca de un pleito habido entre el obispo y el corregi­
dor del Cuzco, Antonio Osorio. Las diferencias entre éste y Montalvo fue el 
haber el prelado casado a dos sobrinos, con lo cual se armaron allí unos 
bandos contra el corregidor, que posteriormente se indispusieron el uno 
contra el otro36.

Estos sucesos, unidos a la larga enfermedad que arrastraba, le acelera­
ron su muerte. Así, el 11 de diciembre de 1592, se extinguía para siempre 
este ilustre hijo de Coca. Se hallaron presentes a su deceso, dicen las actas 
capitulares, el vicario de Santo Domingo, fray Gaspar de la Fuente y los 
padres Diego de Cuenca y Juan de Ochoa, ambos de la Compañía. Y, según 
su deseo, fue sepultado en la iglesia del colegio de los jesuítas de la ciudad 
de Cuzco37 38.

La muerte de Montalvo es notificada pocos días después por el arzo­
bispo de Lima, Toribio de Mogrovejo (Santo Toribio), al rey Felipe II, en 
carta fechada en Lima, el 13 de enero del año 1593:

“El obispo del Cuzco don Fray Gregorio de Montalvo es muerto, como he teni­
do aviso dello por carta del Cabildo de aquella Iglesia”*.

Muy agradecidos debieron quedar con el obispo los de la Compañía, 
sobre todo con la obra que realizó en su colegio del Cuzco, pues años des­
pués de su muerte aún se le recordaba con cariño. Así, el padre Pablo J. de 
Arriaga, en carta dirigida, el 6 de abril de 1594, desde Lima, al padre Claudio 
Aquaviva, dice:

“En este colegio an residido todo este tiempo treinta de los nuestros: once 
sacerdotes, ocho estudiantes y los demás coadjutores. Lo que toca a lo tem­
poral se a aumentado mucho en este tiempo con el gran amor que nos tuvo 
y caridad que en todo nos hizo el señor obispo, que se puede con verdad 
decir que si el hávito era de Santo Domingo, el alma era de la Compañía: 
edificónos un buen quarto para nuestra habitación arrimada a la iglesia, una 
torre o campanario con que queda la iglesia que a juicio de muchos es la 
mejor del Pirú, y tenía gran deseo de edificarnos toda la casa, y así cada vez 
que los nuestros le visitaban en su enfermedad, que fue larga, no les des­
pedía sino... con decir: “edifiquen, padres, y dense prisa, que me moriré 
mañana”; y así la muerte le atajó .sus sanctos intentos. Cerca de la qual,

36. Levillier, Roberto, Gobernantes del Perú, Madrid, 1926, XII, pág. 341.
37. Vargas Ugarte, Rubén, Historia..., pág. 404.
38. Monumenta peruana, pág. 241.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 305

delante de la gente más principal así eclesiástica como seglar, dijo tantas 
cosas en bono de la Compañía, que sin grande confusión de los nuestros no 
se podían oir, concluyendo su razonamiento que, aunque el verdadero pre­
mio lo esperásemos del Señor, él, para mostrar en algo su voluntad, nos 
hacia herederos de quanto tenia, y para esto llamó al padre ministro de 
nuestro colegio y le mandó hiciese inventario de todo, y aunque esto en 
todo y por todo no pudo tener efecto después de su muerte, como siempre 
lo havía sido, la qual le nacía de ver las almas más desamparadas y a ser, 
como él decía, fieles coadjutores de los Obispos”

El Padre General de la Compañía de Jesús, meses después (5 de junio 
de 1594), escribe una carta al que había sido rector en el colegio de Cuzco, 
el padre Diego de Torres Bollo, expresándose de la siguiente manera:

“Ya yo tengo entera noticia de lo mucho que devemos al señor obispo del 
Cuzco y en cualquiera ocasión que se ofreciese servirle, mostraré yo de buena 
gana el reconocimiento devido; por acá se nos ha dicho que se le llevó Dios 
a gozar lo que con sus buenos trabajos ganó; si ansí es, bien creo que los 
Superiores, pues conocian lo que se le de vía, habrán hecho en esa provincia 
lo que se le deve. Ya yo le havía escrito antes de recevir la de V.R., pero en 
la forma que en la suya me pide”'10.

Sus huesos, como los de otros tantos ilustres, están hoy desaparecidos, 
pues sepultados, como dijimos, en el Colegio de San Bernardo de los jesuí­
tas del Cuzco: luego se le echó a fosa común y ese edificio-colegio, res­
taurado por la UNESCO, es la sede del “Instituto Nacional de Cultura”._

Para terminar, diremos que en la sacristía de la catedral de Cuzco exis­
te un cuadro, pintado al óleo, con el retrato de fray Gregorio de Montalvo 
y Olivera. (Portada),

Abreviaturas

A.G.S. Archivo General de Simancas
A.P.C. Archivo Parroquial de Coca
O.P. Orden de Predicadores (dominicos)
S.I. Societatis Iesu (jesuítas)

39. Op. cit., págs. 350-51.
40. Op. cit., págs. 526-27.

20



306 Felipe Rodríguez Martínez

Apéndice documental

Acta original de la toma de profesión de Gregorio de Montalvo a manos del 
Maestro fray Domingo de Soto. Convento de San Esteban. Salamanca, 2 de 
abril de 1550.

Libro de profesiones del Convento de San Esteban de Salamanca, siglo XVI, 
fol. 193.

2.a aprilis anni 1550 fecerunt prof. Fr. Gregorius de Prado, oriundus ex 
Salmantica, filius Petri de Prado et Katherine Martín eius vxoris; et Fr. 
Gregorius de Montalvo, oriundus ex opido de Coca, Segouiensis, filius 
Joannis de Montalvo et Dñe. Angelina de Olivera eius vxoris; et Fr. 
Christoforus Ruiz, oriundus de Aranda de Duero, filius bachalarii Antonii 
Ruis et Eleonore de Curiel eius vxoris. Quam recepit R. P. Mag. Fr. 
Dominicus de Soto prior huius Conv. S. Steph. Salm. sub Rmo. Mag. Ord. 
Fr. Francisco Romeo. In quor. fiden Patres infra scripti et ipsi profitentes n.s. 
apposuerunt. Fr. Dominicus Soto prior. Fr. Dominicus de Santo Petro. Fr. 
Didacus de Honcala. Fr. Antonius de Hontiveros. Fr. Gregorius de Montalvo, 
Fr. Gregorius de Prado. Fr. Xpistoforus Ruiz.

Extracto de los documentos relativos a la venta de las tierras pertenecientes 
a fray Gregorio de Montalvo. Dicha venta es realizada por el convento de los 
dominicos de Salamanca, donde estaba como profesor fray Gregorio. Año 
1561.

A.P.C., Legajo 12/7, fols. 15-23

Sepan quantos esta carta de venta vieren como yo fray Agustín de 
Tordehumos, frayle profeso de la horden de señor Santo Domyngo, mora­
dor en la casa y monesterio de señor Santisteban de la qibdad de Salamanca, 
por virtud de la licencia que tengo del muy reberendo padre fray Cristóbal 
de Córdova, maestro en Santa teología, prior provincial de la horden de

Firma autógrafa de Juan de Montalvo, padre de fray Gregorio. 
Año 1542, A.P.C., Libro 9, Fol. 115.



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 307

señor santo Domingo (...) según que por la dicha licencia y poder pares- 
cía su thenor de lo qual uno en pos de otro es esto que se sigue:

Yo fray Cristóbal de Córdova, maestro en Santa theología, prior probin- 
cial de la horden de Santo Domingo de los predicadores, en toda la pro- 
bincia de España, por quanto por parte del reverendo prior y convento del 
monasterio de Santisteban de la cibdad de Salamanca de la dicha nuestra 
horden, nos es hecha relación que el dicho monesterio tiene y espera the- 
ner algunos bienes que le pertenescen, en la villa de la Nava de Coca y 
otras partes, por fin e muerte de Pedro Alvarez de Olivera, tío de fray 
Gregorio de Montalvo, frayle profeso de la dicha casa y monesterio, por 
cuya persona y profesión le pertenescen, y otros benes e legítimos que, de 
presente, tienen heredados y esperan heredar...

Que fue fecha y otorgada en la dicha cibdad de Salamanca dentro del 
dicho monesterio de Santisteban, a quatro días del mes de agosto, año del 
nascimiento de nuestro Salvador Ihesucristo de mili e quinientos e sesenta 
e un años...

...que nos pertenesce por razón de la profesión que en este dicho con­
vento hizo fray Gregorio de Montalbo, hijo de Juan de Montalbo e de doña 
Angelina su muger, vezinos de Coca (...) por virtud de la dicha licencia (...) 
vendo y do por juro de hredad, para agora y para siempre jamas, a vos 
Catalina Alvarez, viuda, muger del licenciado Cuéllar, difunto, vezina de la 
villa de Coca (...) a saver, la quarta parte de todas las tierras y heredades 
que, al dicho monesterio e a mi en su nombre, le cupo e ubo de aver de 
la herencia de Pedro Alvarez de Olivera, difunto, vezino que fue del lugar 
de la Nava, por representación de fray Gregorio de Montalbo, frayle profe­
so de la dicha casa e monesterio de Santisteban, hijo de Juan de Montalbo 
e de Angelina de Olibera, su muger, difuntos, uno de quatro herederos 
entre quien se repartió toda la hazienda del dicho Pedro de Olibera, que es 
lo que está entre el termino y labranza del lugar de la Nava. Poco e mucho, 
según y como e de la manera que al dicho monesterio le fue adjudicado, 
con la suerte e parte de molino que dizen del Cuvo, que está en el termi­
no del lugar de la Moraleja de Coca. Que todo ello está pro indiviso y en 
comunión con la otra heredad que el dicho Pedro de Olibera dexó en el 
dicho termino, que cupo a doña María de Montalbo, por sí y como here­
dera de doña Catalina Falcony, su hermana, veata en el monasterio de Santa 
Ysabel de la villa de Olmedo (...) en la manera que dicha es vos vendo (...) 
por la quantia de setenta y ocho mili maravedís (...) el dicho fray Agustín 
de Tordehumos, e dijo e declaró que es justo e derecho, precio y balor que 
el día de oy balen las dichas heredades e suerte de molino...

Que fue fecha y otorgada en la villa de Coca, a veinte e un días del mes 
de agosto de mili e quinientos e sesenta e un años (...) al qual otorgante,



308 Felipe Rodríguez Martínez

yo el presente escrivano doy fee que conozco. Fray Agustín de 
Tordehumos. Pasó ante mi. Franciso Guisado. (Etc. firmado y rubricado).

Extracto de la hijuela de los bienes que le pertenecen a fray Gregorio de 
Montalvo, como heredero de su tío Pedro Alvarez de Olivera. Año 1561.

A.P.C., legajo 12/7, fols. 7-13v.

En la villa de Coca, a onze dias del mes de setiembre de mili y qui­
nientos y sesenta y un años, ante el muy magnifico señor bachiller 
Sebastian Rico, corregidor en la dicha villa de Coca y su tierra, y en pre­
sencia de mi Francisco Guisado, escrivano de la magestad real y publico 
del numero de la dicha villa de Coca y su tierra, e testigos yuso escritos 
parecieron presentes Esteban Calderón, vezino de la dicha villa de Coca, 
en nombre e como curador que es de la persona y bienes de Diego García 
de Montalbo, su menor hijo de Juan de Montalbo y de doña Angelina de 
Olivera, su muger, difuntos, vezinos de la dicha villa de Coca; e Blas Nieto, 
en nombre de Sancho Cimbrón y de doña María Alvarez de Montalbo, su 
muger, vezinos de la ciudad de Abila; y Juan Alvarez, en nombre del 
monesterio, frayles y convento del señor Santisteban de la ciudad de 
Salamanca, como herederos que quedaron y fincaron de Pedro Alvarez de 
Olivera, defunto, vezino que fue del lugar de la Nava, cuya curaduría y 
poderes están en poder de mí el presente escrivano. Y dixeron que por 
quanto, entre los bienes y erencia que quedaron del dicho Pedro Alvarez 
de Olivera, avían quedado ciertas tierras, ansi, en el termino y labranzas 
del lugar de la Nava, como de la Fuente y Bernuy y Torganillo, jurisdicción 
de esta villa (...) partan las dichas tierras entre los dichos herederos, adju­
dicando a las partes del dicho Diego de Montalvo la quarta parte de las 
dichas tierras; e a la parte del dicho Monasterio de Santisteban de 
Salamanca otra quarta parte; e a la parte de la dicha doña María de 
Montalbo las otras dos quartas partes, conforme a las demas particiones 
que se hicieron de los dichos bienes...

En veinte y tres dias del mes de setiembre, año de mili y quinientos y 
sesenta y un años, partieron Pedro Canto, labrador, y Bartolomé Canto y 
Francisco París la heredad que era de Pedro Alvarez de Olivera, defunto, 
por la manera siguiente. Y las que cupieron al monesterio de Santisteban 
de salamanca, en nombre de fray Gregorio de Montalbo son las siguientes: 
(trae una relación de quince tierras, todas ellas apeadas y deslindadas, que 
estaban en poder de María de Montalvo).

...Y que en la dicha partición y declaración de las dichas tierras, con 
lo que tiene declarado, que tiene que acudir la dicha doña María de



Fray Gregorio de Montalvo y Olivera 309

Montalbo al dicho monesterio e Diego Garcia de Montalbo, su hermano, 
están bien hechas...

Francisco Guisado (firmado y rubricado).

Carta del P. General de la Compañía de Jesús, Claudio Aquaviva, al obispo 
de Cuzco fr. Gregorio de Montalvo. 3 de agosto de 1592. Roma.

Monumenta Histórica Societatis Iesu. MONUMENTA PERUANA, V (1592- 
1595), Roma, 1970, págs. 170-171.

Al Obispo del Cuzco. 3 de agosto.
Por la relación que de esa Provincia me dan los nuestros por sus cartas 

y la que el Hermano Juan de Mosquera me hizo de la mucha merced y favor 
que V.S. haze a los de la Compañía, estamos todos los de ella muy obliga­
dos a su servicio, y yo más en particular, como a quien cabe mas parte, y 
ansí deseo que en lo que por acá se ofreciere en que yo y la Compañía 
podamos mostrar con obras este deseo, V.S. me mande, que lo haré con el 
cuidado que se deve al servicio de V.S.

Con el mesmo se acudió a su Santidad a darle la carta y despachos de 
V.S., la qual remitió al cardenal Lanzeloto; ternáse cuidado de acudir por la 
respuesta della y con la primera ocasión se embiará a V.S., a quien guarde 
Nuestro Señor y en sus divinos dones acreciente para mucha gloria de su 
divina Magestad, como yo se lo supplico. Etc.





La mediación de la Iglesia para 
la salvación en la Cátedra salmantina 

de Prima desde Juan de la Peña 
a Francisco de Araujo

Eduardo Vadillo Romero 
Toledo

Sin pretensiones de realizar una investigación exhaustiva este peque­
ño estudio trata de exponer cómo se concibió en los autores de esta 
época, en la escuela tomista de Salamanca el tema de la Iglesia como 
medio de salvación. Fue una época caracterizada por la lucha contra el 
Protestantismo y a la vez por el descubrimiento de América. Sería preciso 
consultar una multitud de lugares comentados por estos autores para 
aquilatar los conceptos, pero nos centraremos sólo en los que principal­
mente se aborda este problema.

1. Presentaciones de la Eclesiología en el tratado de fide

Se suele admitir que en la época postridentina el tratamiento de la ecle­
siología era ante todo apologético, quedando en el olvido otros aspectos 
dogmáticos, pero esto no es así en todos los autores. En los catedráticos sal­
mantinos de finales del XVI y principios del XVII este tema se abordaba en 
relación con la fe, es decir, comentando el artículo décimo de la cuestión 
primera de la Secunda Secundae del doctor Angélico; en ese lugar se con-



312 Eduardo Vadillo Romero

centraban dubios y disputas de tema eclesiológicoY como en este breve 
estudio se trata de precisar la doctrina de estos autores acerca de la nece­
sidad de la Iglesia para la salvación, es muy útil tener, al menos, una noción 
general de cómo se estructuraba esta Eclesiología, pues si se toman afir­
maciones sacadas de su contexto, es difícil conocer su verdadero alcance.

Los autores elegidos son Juan de la Peña, Mancio del Corpus Christi, 
Domingo Báñez y Francisco de Araujo, todos ellos dominicos y vincula­
dos a la cátedra de Prima de Salamanca. De todos se conservan sus lec­
ciones y comentarios a dicha cuestión y los desarrollos eclesiológicos, y 
es fácil seguir la evolución de las doctrinas en esta materia. Así pues, tras 
una brevísima recensión biográfica se resumirá su doctrina eclesiológica, 
para saber dónde se encuadran sus referencias a la mediación de la Iglesia 
para la salvación.

1A: Juan de la Peña1 2

Nació en Valdearenas (Guadalajara), hacia 1513, primero benedictino, 
luego, con dispensa de la Santa Sede, dominico. Estudió en San Gregorio 
de Valladolid, con Cano y Carranza entre sus maestros ( su amistad con este 
último le ocasionó algún pequeño problema con la Inquisición, que no 
tuvo mayores consecuencias). Desde 1559 sustituto de la cátedra de Prima, 
siendo catedrático Domingo de Soto, y en 1560 catedrático de la de 
Vísperas. Al año siguiente la orden dominicana lo nombra Maestro en 
Teología; renuncia a la oposición a la cátedra de Prima en favor de Mancio 
del Corppus Christi, y murió de manera inesperada en 1565.

Su explicación del tratado de Fide del curso 1559-60, sustituyendo a 
Domingo de Soto en la cátedra de Prima, se conserva en varios manuscri­
tos3. Aquí se seguirá la edición crítica del P.Ramón Hernández y su cuida­
da traducción, aunque cuando sea preciso se acudirá al original latino; 
para las citas y localización en el texto se ofrece en primer lugar la pági­
na de la edición citada y después la del folio del original.

1. Cfr. A. An i ón El Misterio de la Iglesia, Madrid-Toledo 1986. Dedica el capítulo XXII a la 
Idea de Iglesia que inspira la restauración católica y la renovación teológica en la España del 
siglo XVI, pp.793-847.

2. Sobre la biografía de Fr.Juan de la Peña se puede consultar V. Beltran de Heredia, El 
Maestro Juan de la Peña O.P., en Miscelánea Beltrán de Heredia, tomo II, pp.447-542, ed. 
V. Rodríguez, Salamanca 1972, donde se reúnen diversos artículos del insigne historiador de la 
teología dominicana. Y también R. Hernández Juan de la Peña: Eclesiología: Réplica a la Iglesia 
de Lutero, Salamanca 1987, se presenta el manuscrito traducido y en edición crítica, con una 
amplia introducción biográfica de Peña y bibliografía exhaustiva, incluidos documentos hasta 
ahora inéditos. Otros autores, como Horst, Pereña, Tellechea, Ibánez Arana y Sánchez Arjona, 
que le dedican algún estudio no aportan datos que no recoja el P.Ramón Hernández.

3. El P. R. Hernández en la edición que hemos citado y seguimos detalla los manuscritos 
que contienen esta lectura así como otros conservados de Peña.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 313

a) Conclusiones del artículo (62-64; f.49v):

Como era norma en las lecciones de la época se resumía el contenido 
del artículo de Santo Tomás en una serie de conclusiones, en este caso 
cinco, las tres primeras del cuerpo y las dos últimas de la solución a la 
segunda dificultad. Dado el contenido del artículo, hacen referencia al 
Papa.

b) Definición y miembros de la Iglesia (64-80; ff.50r-54r).

Etimológicamente Iglesia significa congregación, en este caso convoca­
da por la Palabra de Dios. Aunque hay tres partes de la Iglesia, triunfante, 
militante y purgante, aquí se tratará sólo de la militante4.

Y aquí viene el primer dubium, muy importante para nuestro estudio, 
¿Quién es miembro de esta Iglesia, y en razón de qué se pertenece? Hubo 
errores a lo largo de la historia en esta cuestión, y se citan los donatistas, 
Hus (excluía a los no predestinados), Wiclef y Lutero (que excluía a los 
pecadores)5. Según Peña los herejes, y por tales entiende los que no tienen 
fe6, no son miembros de la Iglesia, pues la unión con Cristo cabeza y con 
su cuerpo es por la fe, de manera que faltando ésta, no son miembros; no 
obstante les considera partes de la Iglesia, por la vinculación que guardan 
por el carácter, y esto hace que la Iglesia pueda juzgarlos. Aquellos que 
están simplemente excomulgados se ven privados de la unión en lo exter­
no y de los sufragios y oraciones de la Iglesia, pero son fieles, y por tanto 
unidos mediante la fe. El resto, tanto pecadores como justos, predestinados 
o no, pertenecen a la Iglesia, lo cual prueba con. diversos argumentos de 
Escritura y de Padres. Los pecadores son miembros muertos, imperfectos, 
unidos a Cristo y a la Iglesia por una fe informe pero verdadera y sobrena­

4. Juan de la Peña suele ir señalando diversos autores a los que sigue. Como no se pre­
tende aquí hacer un estudio de las fuentes simplemente señalo al cardenal Torquemada, en su 
Summa de Ecclesia, diversos opúsculos de tema eclesiológico de Cayetano y las obras de los 
primeros controversistas, sobre todo A. Picio Campense Hierachiae ecclesiasticae assertio, 
Colonia 1572, y J. Fisher Roffense, Assertionis Luteranae Confutado, Antwerpia 1545 y Defensio 
regiae assertionis contra Babylonicatn captivitatem, Colonia 1525. Por supuesto utiliza también 
a los Padres y a Santo Tomás. La obra de Melchor Cano De locis Theologicis, que tanta influen­
cia iba a tener en todos los autores posteriores, no pudo ser utilizada, pues la primera edición 
es de 1562.

5. No se entra en la cuestión de la crítica de estas informaciones por parte de Juan de la 
Peña, pues nuestro autor se dirige más al contenido de las mismas que a precisar en qué senti­
do fueron afirmadas por dichos autores.

6. Mientras no se indique otra cosa se entiende fe infusa. En el caso de la herejía formal 
se pierde la fe infusa, aunque se mantengan otros dogmas por la fe adquirida, según la doctri­
na de Santo Tomás II-II, q.5, a.3. No se entra aquí en el caso de que alguien fuera solamente 
hereje material. Más adelante se tratará de las condiciones que deben darse para que pueda man­
tenerse la fe infusa. Por otra parte hay que recordar cuándo se escribe este comentario y la pro­
blemática de muchos que se han apartado de la fe de la Iglesia.



314 Eduardo Vadillo Romero

tural, la causa de que Lutero niegue esto es que no admite que pueda per­
manecer la fe sin la caridad. Responde a diversas objeciones acerca de la 
pertenecía de los pecadores y precisa en qué sentido lo son. Es cierto, 
admite, que no tienen la misma vida de Cristo que los justos, pero al con­
servar la fe guardan algo de vida divina, y lo compara a una mano seca, 
que si bien no participa de la vida sensitiva, sí mantiene la vegetativa, y por 
eso conserva su color, su unión con el resto del cuerpo etc. En esta cues­
tión está el tema de la santidad de la Iglesia, que no se ha de entender de 
manera meramente sociológica, sino por la profesión de santidad que supo­
ne el Bautismo, la doctrina Cristina, la unión por la fe, y por sus muchos 
miembros santos.

c) Las notas de la Iglesia (80-108; ff.54r-62v)

Nuestro autor explica en los dubia siguientes una serie de características 
o notas de la Iglesia. La primera es la unidad, cuyo fundamento es Cristo, 
y en la Tierra el Papa. Pero todavía más por la unidad de fe, esperanza y 
caridad, de sacramentos, de su principio y su fin. Y en este sentido es muy 
interesante el que hable de que la Iglesia era ya una antes de la venida de 
Cristo, pero después de su venida esto se refuerza, lo cual indica que la uni­
dad tiene grados. Y aquí se plantea explícitamente el problema de la entra­
da en esta Iglesia, que es el Bautismo, el cual no se da en el catecúmeno 
que muere, y de cuya salvación no se debe dudar. Para solucionarlo se 
acude a la distinción7 de pertenecer sólo numéricamente, sólo por mérito 
o las dos cosas a la vez, y el caso del catecúmeno es el segundo, pues tiene 
el bautismo de deseo. Entendiendo la pertenencia de este modo amplio, 
puede afirmar que fuera de la Iglesia no hay salvación.

El siguiente dubium trata de la visibilidad de la Iglesia, y aquí se preci­
sa lo que hay de visible e invisible; para el tema que estudiamos es impor­
tante la referencia a la Tercera parte q. 8, a.l donde se habla de Cristo como 
cabeza visible por su humanidad y del Espíritu Santo como corazón de la 
Iglesia que une y fortalece invisiblemente. Se desarrolla el tema del culto 
■visible y del sacerdocio de los fieles, distinguiéndolo del ministerial. Es 
importante para nuestro tema la respuesta que se da a una de las objecio­
nes: “no vale esta argumentación: la Iglesia es invisible según lo que es 
principal en ella, luego la Iglesia misma es invisible”. Se habla luego muy 
brevemente de la apostolicidad y universalidad, y a continuación se dan dos 
definiciones de Iglesia: congregación de los fieles bautizados y más amplia, 
congregación única visible de todos los bautizados bajo una sola cabeza,

7. Ya propuesta por el cardenal Torquemada Summa de Ecclesia, lib.I, cap.LIV.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 315

Cristo en el cielo y su Vicario en la tierra. Se excluye explícitamente a los 
catecúmenos, aunque antes ya se dijo en qué sentido pertenecían.

Y para aclarar más esto último a continuación se habla de la duración 
de esta Iglesia, y se afirma que existió desde el principio del mundo una 
congregación de fieles, aunque adquiere nueva fuerza, etc desde la venida 
de Cristo. Evidentemente también esa Iglesia anterior a Cristo se mantenía 
y se ordenaba al mismo Cristo, no es que fuera independiente de él. Se 
habla después de la permanencia de esta Iglesia hasta el final de los tiem­
pos y se trata además una curiosa objeción: si durante el tiempo que estu­
vo muerto el Señor sólo mantuvo la fe la Santísima Virgen, no se puede 
decir que permaneciera la Iglesia en aquel momento. Peña responde que 
en aquel tiempo había muchos judíos que tenían fe 8, y en la misma 
Jemsalén incluso; y para el caso de los Apóstoles hay que distinguir el man­
tener la fe y la confesión exterior de la misma.

d) Controversia: ¿Dónde está la Iglesia de Cristo? (108-152; ff.62v-74v)

Peña afirma explícitamente que en este punto la controversia es direc­
tamente contra las herejes, y se busca llegar a localizar la verdadera Iglesia 
de Cristo, es decir, que el Cuerpo Místico de Cristo sea esta congregación 
de fieles sujeta al Romano Pontífice. Los luteranos ponen como signo de la 
verdadera Iglesia la recta predicación y administración de Sacramentos 
según instituyó Cristo, y Peña les responde que incluso en eso es más fiel 
la Iglesia Católica, y además insiste en estudiar las notas de la Iglesia, para 
encontrar dónde se verifican. Remarca la necesidad de la Iglesia para la sal­
vación: “Cualquiera que hubiera conservado la fe íntegra que enseña la 
Iglesia romana, y que hubiera vivido según las costumbres que enseña y 
predica esta Iglesia de Roma y el que hubiera usado de los sacramentos de 
Cristo según el rito de esta misma Iglesia romana se salvará; el que no, cier­
tamente se condenará. Y esto es lo que queremos decir, que fuera de esta 
Iglesia no hay salvación” (p.l 15, f.64r)9. La unidad y la constancia de la fe 
de la Iglesia la opone Peña a las discordias de los Protestantes entre sí; la 
santidad la lleva a las obras externas fruto de la fe, esperanza y caridad, no 
a estas virtudes en sí mismas, pues en cuanto tales sólo las ve Dios, y con 
estas premisas va estableciendo comparaciones y resolviendo objeciones, 
como la de los prelados pecadores etc.

8. Se sigue hablando siempre de fe divina infusa, aunque los contenidos no estén del todo 
precisados.

9. Recuérdese que es una controversia con los que se han apartado de dicha Iglesia, no 
con los que no han tenido medio de conocerla, ni los casos de catecúmenos o personas ante­
riores a Cristo, de las cuales se ha hablado en otro lugar.



316 Eduardo Vadillo Romero

Para nuestro tema hay que destacar la afirmación de que la Iglesia es 
más antigua que la Escritura, tanto en el estado del Antiguo como del 
Nuevo Testamento, y por aquí, junto con otras razones justifica la necesi­
dad de la Iglesia para interpretar rectamente la Escritura. Se habla después 
de su conexión con la Iglesia apostólica. Como conclusión de esta parte se 
hace una afirmación precisa: “la fe infusa y la Iglesia, fuera de la cual no 
hay salvación es la que sigue la doctrina de Cristo y de los Apóstoles; ahora 
bien la Iglesia romana actúa de esa forma, luego ésta es la Iglesia de Cristo 
y con toda verdad apostólica" (145, f.72v). Destaco la mención de la fe infu­
sa, no es una pertenencia meramente jurídica, y eso que estamos en una 
cuestión de controversia, sino que lo que primero se pone es la fe infusa; 
y en este sentido un poco más adelante hay otra afirmación clave: “si pre­
gunta el luterano quién te retiene en esta Iglesia, responde con San Agustín: 
me retiene la misma fe que me inclina a creer en este artículo, porque la 
última resolución ha de hacerse al testimonio interno y a los testimonios de 
Dios en cuanto al acto”10 11.

Concluye esta parte de controversia disputando dónde se administran 
los sacramentos de manera más conforme a la institución de Cristo, e.c. 
caso de la comunión sub utraque etc n.

e) Reglas de la infalibilidad (152-262; ff. 75r-106v)

Esta es la parte más amplia, pero apenas se hacen referencias a nues­
tro tema. Las cuatro reglas de la infalibilidad son la Sagrada Escritura (153- 
158; ff.75r76v), la Tradición apostólica 12 13 (159-180; ff.76v-83r), la definición 
del romano pontífice (180-228; ff.82v-96v) y la definición conciliar (228-262; 
ff.96v-106v).

IB: Mando del Corpus Christi'3

Nació en Becerril de Campos (Palencia) sin que se sepa con certeza la 
fecha, pero debió ser los primeros años del siglo. Profesó en San Esteban 
de Salamanca en 1524, y muy probablemente estudió en Salamanca, pero

10. La cita es S. Augustinus, Contra epistolam manichaei quam vocant fundamenti, cap. 
4, P.L. XLII, 145.

11. Esta parte tiene menos interés, pues la teología positiva de la época no tenía los 
medios actuales.

12. Se incluyen aquí las cuestiones de la relación entre Iglesia, Escritura y Tradición.
13. Sobre esta figura destacan los estudios de V.BELTRAN DE HEREDIA El Maestro Mando 

del Corpus Christi, en Miscelánea Beltrán de Heredia, tomo II, pp.363-446, Ed.V.RODRIGUEZ; y 
la tesis de A.SARMIENTO La Eclesiología de Mando, Pamplona 1976; en esta tesis publica los 
comentarios eclesiológicos de este catedrático de Prima en el segundo volumen tras hacer un 
estudio preliminar en el primero.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 317

no hay datos ciertos acerca de sus estudios. Fue catedrático en Alcalá, y 
desde el 1564 de Prima en Salamanca, hasta su muerte en 1576.

Comentó el tema de Ecclesia en la q.l a. 10 de la Secunda Secundae al 
inicio de su docencia, se conserva en el manuscrito quinto de la catedral de 
Palencia M, y lo citaremos como en caso anterior, dando página y folio. 
Como puede suponerse y se comprobará sin dificultad, su dependencia de 
Peña es muy grande, pues fue su primer curso en Salamanca, pero esto más 
que verlo como plagio se ha de entender como un crecimiento teológico 
de estos maestros, que seguían una orientación común y al avanzar perfi­
laban y precisaban a los anteriores, evitando pesonalismos arbitrarios que 
destruyeran el patrimonio ya alcanzado14 15.

Dado lo paralelo del contenido con el anterior casi se puede seguir la 
misma división, notando las diferencias

a) Conclusiones del artículo (20-21; f.47r)

Resume el artículo en dos conclusiones y a continuación ofrece las 
cinco de Peña con leves retoques.

b) Definición y miembros de la Iglesia (23-55; ff.47v-53v)

Señala la etimología de Ecclesia y la contrapone a sinagoga, pero con 
más brevedad que Peña, y se pasa al dubium primero acerca de si los peca­
dores son miembros de la Iglesia. Se señala que los herejes no son miem­
bros ni parte, pues les falta la unión de la fe, que es la unión primera, y sin 
la cual no hay unión ni con Cristo ni con la Iglesia. Esta unión permanece 
en el caso de los simplemente excomulgados y de los pecadores. Los argu­
mentos vienen a ser los mismo que en Peña. Se profundiza en el ejemplo 
de la mano seca para entender la pertenencia del pecador y se explica lo 
que tienen de vital la fe y la esperanza muertas. En la p.47, f.52r se trata el 
tema de la capitalidad de Cristo respecto a los pecadores, y en qué sentido 
influye.

14. Para más datos sobre este manuscrito cfr. A. Sarmiento o. c. tomo I, pp.35-38.
15. En cualquier caso es un fallo importante que el P. A. Antón, en su obra antes citada 

comience por Mancio y olvide del todo a Peña, de quien depende en tan gran medida. Da la 
sensación que en su historia de la eclesiología sigue estudios sobre las fuentes, y no las fuentes 
mismas, y como la obra del P.Hernández no se publicó hasta el 87 (aunque los manuscritos con 
el tema ya estaban catalogados antes), se explica esta omisisión tan seria.



318 Eduardo Vadillo Romero

c) Notas de la Iglesia (54-91; ff.54r-62r)

Como Peña comienza preguntándose por la unidad. Y la presenta de 
orden y sucesión, desde el principio del mundo al final de los tiempos, 
como un río, cuyas aguas son distintas aunque el río sea el mismo. Se afir­
ma que después de Cristo se acrecienta la unidad y las razones de la uni­
dad vienen a coincidir con Peña. El argumento del catecúmeno recibe la 
misma solución que el caso anterior. Se precisa que la afirmación “fuera de 
la Iglesia no hay salvación” ha de entenderse cuando no se pertenece ni 
por la fe ni por el voto. Y se da a continuación un doble concepto de Iglesia 
que no aparecía con tanta claridad en Peña: congregación de los fieles 
(incluye a los catecúmenos) y congregación por el bautismo, y entonces no 
los incluye. Sigue la nota de la visibilidad, donde se desarrolla algo más la 
doctrina anterior integrando los elementos visibles e invisibles, a raiz de 
diversos textos bíblicos etc. El tema del sacerdocio de los fieles está menos 
desarrollado. Se analizan también con brevedad la catolicidad y universali­
dad. Después se pasa a su duración, pues siempre ha existido la misma 
Iglesia, incluso antes de Cristo, sólo que en diferentes estados. Es muy inte­
resante, en p.84, f.60v, la unión que se establece partiendo de la fe, la gra­
cia y caridad, sacramentos, doctrina católica y gobierno jerárquico para 
asentar todo esto, pero partiendo de la fe.

d) Controversia: ¿Dónde está la verdadera Iglesia? (94-143; ff.62r-73v)

Hace las mismas advertencias que Peña, pero el planteamiento es toda­
vía más claro: “Creemos en la venida, nacimiento y muerte de Cristo, y que 
Cristo es el Hijo de María, crucificado en Jerusalén; se pregunta si de la 
misma manera tenemos obligación de creer que Cristo dejó un cuerpo mís­
tico y que éste se concreta en la congregación visible de fieles sujeta al 
Romano Pontífice, que tiene estos prelados y sacramentos y jerarquía: es 
decir, si tenemos que creer que ésta es la Iglesia”. Por lo demás sigue prác­
ticamente a Peña, aunque precisa que el hereje es el que se separa por una 
elección particular, se trata, pues, de herejía formal. Un detalle curioso, que 
también recuerda Peña, es el de dejar para ulterior discusión el tema de con 
qué tipo de fe se afirma que esta Iglesia es la verdadera, la cuestión que 
varios siglos después se llamará de la fe eclesiástica, pero como no hace al 
caso en el tema que estudiamos no se tendrá en cuenta.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 319

e) Reglas de la infalibilidad (148-361; ff.74r-119v).

Sigue el mismo orden de Peña, primero Escritura (146-153; ff.74r-75v), 
luego Tradición (153-182; ff.75v-82v), con las discusiones comparativas 
Iglesia-Tradición-Escritura al final, la tercera (aunque en el manuscrito se 
dice también última, lo cual no es exacto pues después vendrá una cuarta) 
es la definición del Papa (183-281; ff.82v-103v), y finalmente la definición 
del Concilio General (280-361; ff.l03v-119v). En la parte de tradición hace 
cierta referencia al sensus fidei. Por lo demás, como Peña, trata diversas 
cuestiones acerca de estos cuatro temas y no se limita a presentarlos sólo 
como fuentes o lugares teológicos, pero no hacen apenas referencia al tema 
de este estudio.

1C: Domingo Báñez16

Aunque su familia era de Mondragón, él nació en Valladolid, en el 1528, 
estudió en Salamanca y profesó en San Esteban en 1547. Entre sus maes­
tros estuvieron Cano, Sotomayor, Cuevas y otros, de manera que en él se 
va como recopilando toda la enseñanza anterior. Accedió a la cátedra de 
Prima después de regentar otras, en 1581 hasta el 1600.

Su elaboración eclesiológica se encuentra en el mismo lugar que las 
anteriores, pero con la diferencia que ahora es un libro impreso17 18 prepara­
do por el autor con sus lecciones y las de sus antecesores. Por otra parte 
es un doble comentario, pues presenta primero uno más breve, y en su 
estructura más cercano a los anteriores y después unos “comentaría fusio- 
ra” sobre temas eclesiológicos1S, distribuidos en seis dubia. Se pueden con­
siderar como la aportación definitiva de los catedráticos de Prima a la 
Eclesiología, pues sus sucesores no volvieron sobre el tema con tal profun­
didad ni extensión19, como se podrá comprobar en Araujo.

16. El gran estudioso desde el punto de vista de la historia de la teología de Domingo 
Báñez ha sido V. Beltrán de Heredia, que en Miscelánea Beltrán de Heredia, Salamanca 1972 
Ed. V. Rodríguez, tomo III, pp.1-165 se ocupa de este autor.

17. D. Báñez, De fide, spe et chántate, scholastica commentaria in secundam secundae 
Angelici doctorís, Salmanticae 1584.

18. De la eclesiología de Báñez apenas hay estudios, destaco Midali Corpus Cbristi mysti- 
cum apud Dominicum Bañez, eiusque fontes, Romae 1962. El P.Antón lo trata también en su 
obra citada, pero luego se harán algunas observaciones a sus afirmaciones.

19. Es muy significativo que el francés Gonet, muy hábil en “recopilar” por no decir pla­
giar, la doctrina de los tomistas anteriores en su Clypeus Thomisticus (como denuncia, entre 
otros, Pedro de Godoy en sus Disputationes Theologicae in Tertiam Partem, Burgui Oxomensis 
1666, en el prefacio ad lectorem) sigue, sin citarle, a Báñez al hacer una brevísima eclesiología 
en el tratado de fide.



320 Eduardo Vadillo Romero

i/ Commentaria brevia

La “primera eclesiología” de Báñez está en la obra citada, col. 105-176. 
Como se verá su estructura es similar a los anteriores, pero aquí se hace una 
reflexión a los anteriores, explícita sobre la estructura que se adopta, y sin 
olvidar nunca que estamos en la cuestión de obiecto fidei, y de lo que com­
pete a la Iglesia en su determinación. Por eso Báñez afirma que en este tra­
tado hay que estudiar si la Iglesia puede errar al definir materias de fe, en 
segundo lugar si el Papa puede errar al definir materias de fe y en tercer lugar 
si el Concilio General puede errar en este mismo tipo de definiciones. Y para 
esto antes hay que saber qué es la Iglesia. Las conclusiones del artículo, como 
es común en las obras de Báñez, se anteponen al comentario propiamente 
dicho, y son distintas de las de Peña y Mancio, simplemente tres y centradas 
en el Papa, es decir, siguiendo más de cerca el texto del artículo.

a) Definición y notas (col. 105-125)

Se define etimológicamente como congregación, se contrapone a 
Sinagoga y se habla de las tres partes: militante, triunfante y purgante. Es 
muy importante la existencia de dos modos en que puede decirse la Iglesia, 
como ya advertía Mancio “Congregación de los que profesan la fe en Dios, 
y en este sentido ha existido la Iglesia desde el principio del mundo hasta 
el final” y “Conjunto de fieles a los que reúne no sólo la fe, sino el 
Bautismo, que es el sacramento de la fe, y en este sentido se distingue de 
la Iglesia que existía en la ley natural y en la ley de Moisés”. Reuniendo 
diversos elementos Báñez ofrece la siguiente definición: “Congregación visi­
ble de fieles bautizados siendo Cristo su Cabeza en los cielos y su Vicario 
en la Tierra”. Explica esta definición, e insiste en la fe como un conoci­
miento sobrenatural que une a Cristo, y en este sentido los herejes y los 
infieles no pertenecen a la Iglesia, aunque sí los pecadores que hayan per­
dido la caridad. Explica que el término bautizados excluye a los catecúme­
nos y a los fieles de la ley de la naturaleza20 y de la ley mosaica. Para pre­
cisar más su definición se plantea diferentes objeciones, que vienen a reco­
ger más condensado lo dicho antes por sus predecesores acerca de peca­
dores, herejes, etc, pero hay que señalar la cuarta dificultad en que vuelve 
sobre el problema de los catecúmenos. Se reitera la explicación de perte­
necer numéricamente, “mérito” o por deseo y ambas cosas a la vez, que es

20. Para estos autores este término indica aquellas personas que han tenido fe infusa, han 
sido verdaderos fieles aunque no hayan recibido la predicación evangélica sin culpa propia. Más 
adelante se determinará de qué manera es posible para estos autores que se dé la fe en tales 
circunstancias.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 321

lo propio de los fieles bautizados. Los catecúmenos pertenecen “mérito” 
solamente, pues no han entrado en la Iglesia visible, cuya puerta es la mani­
festación sacramental de fe en el Bautismo. Con lo cual el principio “extra 
Ecclesia nulla salus” se entiende de los que no tienen siquiera ese deseo del 
bautismo, el cual según el mismo Báñez, puede ser implícito21, se da en ese 
caso una pertenencia “secundum quid”. Báñez precisa el tema de si los 
pecadores son miembros o no, y afirma que si se entiende miembros en 
cuanto que gozan de cierta vida sí, pero no en sentido pleno.

A continuación siguen las propiedades o notas: una, católica, santa, 
apostólica y visible. En el tema de la unidad se insiste en que desde Cristo 
hay más unidad, de donde se sigue que antes la había de otro modo, inclu­
so Báñez interpreta la frase “tengo otras ovejas que no son de este redil” de 
aquellos fieles fuera del pueblo judío que había que reunir. En el resto de 
las notas se mantiene la doctrina anterior, quizá enriquecida positivamente, 
y precisada.

La parte apologética que seguía a las notas en los autores anteriores 
apenas aparece, lo único al presentar objeciones frente a dichas notas y su 
respuesta, pero esto sólo en cinco columnas, y con más contenidos. Se 
mantiene la afirmación de que la Iglesia católica es la congregación de fie­
les que milita bajo el Pontífice, en aquella época Gregorio XIII.

b) La enseñanza de la Iglesia (col.125-176)

Sigue la parte que directamente buscaba Báñez, la misión de la Iglesia 
en la determinación de la fe. Los tres primeros dubia se cuestionan si la 
Iglesia puede errar en la doctrina de fe (col 125-127), lo mismo acerca del 
Papa (col.127-147) y del concilio general (147-153). Los dos siguientes se 
refieren también a concilios: en qué medida se requiere la confirmación 
pontificia (col. 153-159) y sobre la cuestión del concilio Trullano (col. 159- 
163). Por último se pregunta acerca del magisterio pontificio en cuestiones 
“de moribus” (col. 163-169) y los casos de canonizaciones (col. 169-172) y 
aprobación de órdenes religiosas (col. 172-176).

Para nuestro tema tiene gran importancia la afirmación que se hace en 
la col. 130 al recordar que el Papa no puede cambiar la fe, pues ésta es el 
principal fundamento de la Iglesia. La Iglesia no es el fundamento de la fe, 
sino al revés, de ahí que más adelante (col.142) se diga que es el Espíritu

21. Cfr. D. Báñez, Commentarla in Tertiam Partem, 1591, q.68, a.2., dub.3, conc.3, Ed. 
Beltrán de Heredia, Domingo Báñez, Comentarios inéditos a la Tercera Parte de Santo Tomás, 
Tomo II, parte primera, p.l84ss: “Per se requiritur votum explicitum baptismi ad ultimam salu- 
tem; per accidens autem potest consequi gloriarti per votum implicitum baptismi etiam nunc", 
Salamanca 1953. Más adelante se volverá sobre el tema al tratar de la fe implícita.

21



322 Eduardo Vadillo Romero

Santo el que nos inclina internamente a creer que la Iglesia es veraz al 
explicar las cosas de la fe; así, el Papa al definir, es una conditio sine qua 
non, pero no es su autoridad la razón para asentir a lo que dice; simple­
mente explícita el objeto de la fe, que es algo revelado. El mismo dinamis­
mo de la fe, movido por el Espíritu Santo nos lleva a afirmar que esta Iglesia 
es la verdadera y a aceptar sus enseñanzas (col. 143). No es que se nieguen 
los motivos racionales (lo que se denominará posteriormente motivos de 
credibilidad), sino que se sitúa en su lugar la misión de la Iglesia, y no se 
pone a un hombre el el lugar que a Dios corresponde. Aunque luego vere­
mos esto con más detalle hay que subrayar una y otra vez que la misión de 
la Iglesia la considera Báñez ante todo en función de la fe.

ii/ Commentaria fusiora (col.175-385)

Báñez vuelve a tratar los temas eclesiológicos en seis dubia amplios, en 
los cuales, aunque no se plantea explícitamente el problema que estudia­
mos de la necesidad de la Iglesia para la salvación, para el caso de aque­
llos a los que no ha llegado el Evangelio, sí aporta elementos que pueden 
contribuir a su solución.

a) ¿Es la Iglesia un conjunto de fieles? (col.176-207). Se trata aquí del 
problema de la pertenencia a la Iglesia. Se repite la afirmación de las dos 
acepciones de la Iglesia fieles/bautizados, y se indica que el Magisterio al 
enseñar que fuera de ella no hay salvación la toma en el primer sentido22 
(col. 182). Y es que la unión principal y primera es la que se da por la fe 
sobrenatural, pues de ese modo se recibe el influjo de la Cabeza Cristo. Es 
interesante lo que se dice acerca de la naturaleza social de la fe, pues, no 
habría Iglesia sin pluralidad de miembros, la fe la constituye en cada uno 
por algo absoluto intrínseco, pero dice relación de proporción a otras par­
tes del cuerpo (col.192). En la cuestión de si no quedó más fe en la tierra 
que la de la Virgen tras la muerte del Señor, Báñez lo niega con fuerza, y 
habla de los que mantuvieron la fe, considerando entre ellos al centurión 
Cornelio (col.193) a quien después bautizaría Pedro. Pero la aportación más 
importante es la respuesta que da a la sexta objeción, en que se plantea la 
cuestión de los catecúmenos; después de recordar la distinta pertenencia 
“numero” y “mérito”, presenta otra anología: de la misma manera que se

22. En Denzinguer-Hünermann Enchiridion Symbolorum, Ed.xxxvii, Freiburg 1991, 870. Ver 
la introducción de esta misma obra sobre dicha bula. Por otra parte para entender el sentido de 
la frase, de raigambre patrística y en el contexto de una definición basada en el Contra errores 
graecorum del Angélico, es muy útil el comentario contemporáneo a la misma bula de Ioaanes 
Monachus, que se encuentra e.c. en Líber sextus decretalium D.Bonifacii Papae VIII, Clementis 
Papae V, et constítutiones extravagantes vigínití D.Ioannes Papae XXII, Ed.Venetiis 1600, 
sec.num. p.142-149.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 323

consideran los ciudadanos en un estado desde su nacimiento, aunque ya 
existan desde su concepción, se consideran miembros de la Iglesia con la 
profesión de fe en el Bautismo, aunque ya hayan recibido la fe y la vida 
sobrenatural antes23.

b) Las propiedades de la Iglesia (col.207-270). De nuevo se profundiza 
en el tema de las propiedades o notas. Se da por supuesto que ha habido 
una Iglesia antes de Cristo (col.215) aunque su unidad haya sido menor que 
la que tiene después. En este sentido afirma que la unidad de la Iglesia, 
siguiendo a Cayetano, es la de un todo místico, y cada miembro recibe un 
ser relativo de parte o miembro de ese cuerpo, su dependencia del todo y 
comunicación con las otras partes, movido esto por el Espíritu Santo 
(col.217) y en el tiempo de la gracia esto además se verifica por la unión a 
la cabeza visible en la tierra, sacramentos etc. La fe es lo que le da la uni­
dad esencial, reunida bajo una cabeza, que antes de la venida de Cristo era 
sólo el mismo Dios y Cristo que iba a venir; la caridad y la esperanza for­
talecen esto, pero no dan la primera unidad .

Al hablar de la universalidad se hace un afirmación en este mismo sen­
tido: “La universalidad de la Iglesia se puede considerar desde dos aspec­
tos: en razón de la materia, que son los fieles que se congregan, y en razón 
de la forma, esto es, de la fe, que les da el ser sobrenatural, esto es, el ser 
de una “respublica Christiana”. Más adelante se afirma esta universalidad de 
todos los tiempos y momentos, dada la universalidad del precepto de creer 
en Cristo incluso en el estado de la ley natural y mosaica (se trata aquí, 
como luego se verá de la cuestión de la fe implícita). La fe es la forma de 
la Iglesia (col.249). Esto no deja la Iglesia sólo en la invisible, pues Báñez 
recuerda que hay que someterse en concreto a esta Iglesia, regida en la tie­
rra en su época por Gregorio XIII, pues en ella es en la que se dan las 
auténticas notas de la Iglesia. La dificultad que se puede plantear es que si 
antes de la venida de Cristo era invisible, y después de su venida es visi­
ble, ¿Cómo puede permanecer la misma?, pero se responde en col.270 que 
nunca fue totalmente invisible, pues siempre hubo culto al verdadero Dios, 
sólo que sin la unidad que tendría después.

c) ¿Puede la Iglesia errar en la fe? (col.271-292). Advierte que se trata de 
toda la congregación de bautizados, y se responde que no puede caer en 
tal error, pues supondría destruir la fe y con ella la misma Iglesia. Al expli­
car que esto no se ha de entender de cada miembro en concreto; se dice 
que Cristo cabeza influye el ser de la fe en cada miembro (col.278) y no se

23. Para el caso de los adultos Báñez, en sus comentarios acerca de la materia de 
Bautismo antes citados supone que estos catecúmenos ya están justificados, y el Bautismo supo­
ne su pública profesión de fe y el carácter sacramental, sobre esto o. c. III q. 66, a.11 p. 158.



324 Eduardo Vadillo Romero

puede admitir que después el error de los miembros redunde necesaria­
mente en la cabeza, pues en cuanto tal error no están recibiendo la influen­
cia de Cristo. Siguen diversos problemas acerca de esta infalibilidad de la 
Iglesia, pero no hacen al caso de este estudio.

d) ¿Hay que admitir en la Iglesia un pastor supremo universal? (col.292- 
338) Aunque en este dubium se trata sobre todo de argumentos históricos 
y exegéticos no faltan algunos de conveniencia, y al justificar el ministerio 
del Papa se dice que es necesario para asegurar la unidad de la fe, y para 
que no se dividiera la Iglesia ante una multitud de opiniones.

e) ¿La potestad episcopal deriva del Papa o de Cristo? (col.338-351)

f) Las tradiciones apostólicas (col.351-385)

Esto últimos dubia no aportan nada al tema que tratamos. Como puede 
verse Báñez elabora una amplia y profunda eclesiología. A diferencia de los 
anteriores se nota que ya ha aparecido la obra de Cano, a quien cita con 
frecuencia, con lo cual se había establecido ya el tratado de locis theologi- 
cis, que asumió parte del contenido que Peña y Mancio trataban al hablar 
de las Regulae infalibillitatis de la Iglesia; Báñez, y los comentaristas poste­
riores a Cano tienden a elaborar su propio tratado de Locis en los comen­
tarios a la Primera Parte u. En cualquier caso se ocupa de las tradiciones 
apostólicas, como un resto de la tendencia anterior.

ID: Francisco de Araujo24 25

Nació hacia 1580, profesando en San Esteban en 1601. Estudió en 
Salamanca, y ejerció la docencia en diversos centros de la orden dominica­
na, hasta que en lóló ocupó la cátedra de Prima como sustituto del titular 
Pedro de Herrera. Obtuvo esta cátedra en propiedad en 1625, hasta 1648, 
si bien se había jubilado cuatro años antes. El rey Felipe IV obtuvo para él 
del Papa Urbano VIII el obispado de Segovia, tomando posesión en ese 
mismo año, pero debido a su ancianidad, salud y deseo de dedicarse al

24. En concreto Báñez Scholastica Commentaría in Prímam Partem Angelici Doctorís, 
Salmanticae 15852, col 91-130.

25. Sobre este autor hay menos estudios. Destaca la tesis del P.O’Brien, acerca de un 
punto controvertido de este autor: su posición en el problema de Auxiliis, que parecía negar la 
postura tomista de la premoción física de Báñez; en esta tesis se demuestra que esa opinión pro­
cede de una interpolación en sus escritos, pero esto no tiene relación con el tema estudiado, 
aunque se dan datos biográficos interesantes: O’BRIEN El enigma de Francisco de Araujo, en La 
Ciencia Tomista t.LXXXIX (1962) 221-266; t. XC (1963) 3-79. Desde un punto de vista más bio­
gráfico: R. Hernández Actividad universitaria de Francisco de Araujo en los claustros salmanti­
nos en La Ciencia Tomista t.XCII (1965) 203-271.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 325

estudio se retiró a Madrid, renunciando a la actividad pastoral directa; con 
todo vivió hasta 1664.

Al comentar la cuestión primera de Fide26 compone un breve tratado 
“acerca del Romano Pontífice”, aunque es no se limita ni mucho menos a 
este tema. Lo divide en cinco cuestiones, que a su vez se subdividen en 
dubia, y en alguna de ellas se ocupa de la esencia de la Iglesia y de sus 
miembros etc.

a) Cuestión sobre el Romano Pontífice (pp.92-117). Al dar argumentos 
de conveniencia en el primer dubium de esta cuestión se centra en la nece­
sidad de la unidad, para la cual se requiere una cabeza visible, dado que 
una de las características que luego se explicarán acerca de la Iglesia es su 
visibilidad.

b) Cuestión acerca de la otra regla visible de fe, que es la Iglesia de 
Cristo (pp. 117-134). En primer lugar se pregunta por las notas que la dis­
tinguen, y de nuevo nos encontramos con la doble definición: Cuerpo 
moral o político compuesto de hombres fieles y congregación de fieles bau­
tizados cuya cabeza en los Cielos es Cristo y en la tierra su Vicario. Aparece 
la cuestión de los catecúmenos y el “extra Ecclesia nulla salus” y se preci­
sa que eso se verifica de la pertenencia in re o in voto, y basta con que se 
dé una de las dos. El problema de la continuidad de la Iglesia que antes ha 
sido invisible y luego visible se soluciona como en Báñez, no se trataba de 
una invisibilidad absoluta, pues los judíos tenían la circuncisión y los gen­
tiles cierto culto externo. Es interesante el planteamiento que hace de las 
propiedades en cuanto que emanan de la definición (parece que de la más 
restrictiva) como de su razón formal. Sigue el orden de Báñez pero con 
mucha mayor brevedad. Se hace eco de la opinión de Suárez, que ponía 
sin más en la fe la pertenencia a la Iglesia, pues consideraba a ésta el ele­
mento sustancial y la jerarquía y sacramentos accesorios (De fide, disp.IX, 
sec.I 18). Araujo le objeta que se debe considerar más el aspecto de la visi­
bilidad (de ahí la insistencia en la pertenecía al menos “in voto” a dicha 
congregación visible).

26. F. de Aiíaújo Commentaría in Secundam Secundae Divi Thomae, Salmanticae 1635. El 
Illustrís de Summo Pontífice tractatus se encuentra entre las pp.92 a 153. Hay que señalar ade­
más que en la Biblioteca Provincial de Toledo, entre el fondo de manuscritos teológicos no cata­
logados oficialmente, en el MS 1 (según la numeración provisional de la catalogación de este 
fondo que estoy preparando) hay un manuscrito con materias de la Secunda Secundae de 
Pimentel y en ese mismo el curso de 1617-18 de Herrera-Araujo (hasta la q.l, a.3 es de Herrera). 
Trata sólo de la cuestión primera, acerca del Romano Pontífice, y aunque hace referencia a que 
en ese artículo se deben plantear más cuestiones acerca de la Iglesia, o bien no dio tiempo a 
explicarlas, o bien el escolar estuvo ausente durante las mismas, pero me inclino más por la pri­
mera posibilidad, a la vista del manuscrito. La coincidencia con el libro publicado diez y siete 
años después por Araujo es prácticamente total en esta cuestión.



326 Eduardo Vadillo Romero

c) Cuestión acerca de la autoridad de los concilios (pp.134-144)
d) Cuestión sobre la Escritura (pp. 144-148)
e) Cuestión sobre las tradiciones apostólicas (148-153)

En estas tres últimas cuestiones apenas hay nada que nos interese. De 
hecho Araujo no avanza sobre lo que elaboró Báñez, sino que se limita a 
un breve comentario escolar. Con todo tiene el valor de presentar y juzgar 
la opinión de Suárez, que ampliaba demasiado los límites de la Iglesia para 
lo que admitían los catedráticos salmantinos.

2. La mediación de la Iglesia para la salvación

Después de ver el desarrollo histórico de la cuestión hay que extraer 
conclusiones. Es claro que ningún autor se propone el problema en los tér­
minos que buscamos, es decir, en qué medida y sentido es necesaria la 
Iglesia para la salvación, y qué sucede en el caso de que no se conozca la 
Iglesia. Hay que sacar consecuencias de las afirmaciones de estos autores y 
relacionarlas con otros principios y temas de la teología de la época para 
encontrar la respuesta a nuestra pregunta. Así pues a continuación se resu­
mirá lo más esencial de lo dicho hasta ahora por nuestros autores y en el 
siguiente apartado se tratará de un tema al que ya se está apuntando: la fe 
y su relación con la salvación.

2A: Definiciones de Iglesia

Lo primero que hay que señalar es que para estos autores la Iglesia es 
una convocación o congregación, coinciden todos en esta etimología y se 
detienen más o menos en diferenciarla de la Sinagoga, para Peña es la 
Palabra de Dios la que congrega27. Desde Mancio se expresa con toda cla­
ridad una doble definición de la Iglesia, en un sentido la Iglesia es la con­
gregación de los fieles, y en otro es la de los bautizados, cuya cabeza en 
los Cielos es Cristo y en la tierra su vicario28. Al dar las características o

27. O. c. “Est ergo Ecclesia secundum significationem nominis concio seu congregado evo­
cata, et congruit optime nostrae Ecclesiae, quoniam vocati sumus ad istam congregationem per 
Verbum Dei.” (p.66, f.50r).

28. “Similiter ad hoc nota quod dupliciter Ecclesia capitur: uno modo pro congregatione 
fldelium et hoc modo catechumenus est pars Ecclesiae; secundo modo sumitur pro dicatione fìde- 
lium Deo per Baptismum: huius Ecclesiae non est pars cathecumenus.” (Mancio, o. c. p.60; f.55r).

“Notandum est tertio quod Ecclesia militans adhuc duobus modis dicitur. Uno quidem ut sit 
congregado eorum qui fldem in Deum profìtentur: et sic eadem est Ecclesia fldelium ab initio 
mundi usque ad finem...Altero modo dicitur Ecclesia viatorum fldelium collectio, quam congre­
gai non solum fides, sed edam bapdsmus, qui dicitur fidei sacramentum, et hoc pacto distingui- 
tur ab Ecclesia quae fuit in lege naturae et in Iege Moisis" (Báñez, o. c. col.106).



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 327

notas de esta Iglesia se indica, al hablar de su unidad que es la misma 
Iglesia la que siempre ha existido, sólo que desde la venida de Cristo esta 
unidad se ve reforzada por los sacramentos y por la cabeza visible en la tie­
rra. Por eso, aunque se afirma que la verdadera Iglesia de Cristo es la que 
milita bajo el Romano Pontífice, si se leen estas eclesiologías en su conjun­
to y distinguiendo lo específicamente apologético de lo dogmático, no se 
excluyen de la Iglesia aquellos que inculpablemente no militan bajo el 
Romano Pontífice, si bien, claro está, su modo de pertenencia es distinto29.

2B: La pertenencia a la Iglesia

Si hay algo que queda claro respecto a la pertenencia a la Iglesia es que 
ésta viene de manera principal por la fe. Por la fe en Cristo que iba a venir 
los justos del Antiguo Testamento se vinculaban al Nuevo30, y la expresión 
tan clara de Mancio, cuando habla de que los herejes no pertenecen a la 
Iglesia: “la unión primera se realiza por la fe, sin ésta es imposible otra; 
ahora bien, los herejes carecen de la fe, luego...”31. En general cuando se 
habla de los miembros de la Iglesia la negativa a admitir a los herejes for­
males y sí a los pecadores es que mientras permanezca la fe aunque sean 
miembros muertos guardan cierta vinculación, incluso en los excomulgados 
y cismáticos, la fe es el principio de toda unión ulterior32. Creo que la ana-

29. Por esto parece un poco apesurada la conclusión del P. Antón, o.c. “Báñez es el pri­
mero en plantearse expresamente el problema de la identificación del cuerpo místico de Cristo 
con la Iglesia católico-romana con el objetivo de distinguir netamente entre la Iglesia veterotes- 
tamentaria y la Iglesia de Cristo” p.823, citando la tesis de Midali, Corpus Mysticum... Por una 
parte, ya Mancio dice explícitamente “Quaeritur an...ita non soium teneamur credere quod 
Christus reliquerit Corpus Mysticum, sed quod est haec fidelium congregatio visibilis subiecta 
romano Pontifici cum his praelatis, et sacramentis, et hierarchicis: tenemur crredere quod est 
haec Ecclesia”; y es que de nuevo nos encontramos con el problema de no investigar sobre las 
fuentes, pues la tesis de Midali es de 1962, y la tesis sobre Mancio del 1976, aunque dicho 
manuscrito estaba ya catalogado en el 1953: M. Andrés Anthologica annua 1(1953) pp.477-595, 
en concreto 490-1. Pero además parece que se aisla la parte más apologética de Mancio y Báñez 
y se olvida lo que insisten en la identidad que hay entre ambas concepciones. Es cierto que la 
misma fe inclina a reconocer esa Iglesia visible bajo el Papa, pero no quiere decir que se exclu­
ya del todo esa otra forma de pertenencia, porque la parte más apologética se dirije contra los 
que se han apartado de la Iglesia, los que lo han elegido así, no contra los que no están de 
manera inculpable, de los cuales no se ocupan estos autores aquí. El tratamiento de la cuestión 
del catecúmenos es muy ilustrativo. Hay que recordar todas las reflexiones que se hacen acer­
ca de la unidad y los motivos de la pertenecía, y no se puede elevar a categoría un elemento 
que se remarca ante una situación histórica: la separación de la fe y del Papa por parte de los 
protestantes, pues para ellos es excluyente no militar bajo el Papa, pero como esa militancia no 
es ni mucho menos la causa primera de la unión con la Iglesia, no se puede acusar de obsesión 
apologética lo que es un aspecto entre otros.

30. Peña, o. c. p.97, f.58v
31. O. c. 27, f.48r.
32. “Nam unió cum Christo et eius Ecclesia fit per cognitionem supernaturalem et amo- 

rem: nihil horum habet hereticus, ergo non pertinet ad Ecclesiam. Explicatur hoc magis. Omne 
membrum recipit aliquem influxum a capite: heretici nullum huiusmodi habent supernaturalem: 
quia non fidem, quae est principium caeterorum, ergo nullum” Báñez, o. c., col.184.



328 Eduardo Vadillo Romero

logia más clara es la de Báñez, cuando habla del catecúmeno, como uno 
concebido pero no nacido para la Iglesia, pertenece en un sentido pero le 
falta la profesión objetiva de fe33. Ahora bien, esto no debe llevar a la posi­
ción de Suárez, que denuncia Araujo como contraria a sus antecesores en 
la cátedra34, pues no basta decir que lo esencial es la fe y el resto es acci­
dental, pues la misma fe lleva a la dependencia de unos miembros con 
otros, ya que cada miembro recibe no sólo un ser absoluto, sino un ser rela­
tivo de parte35. Por ello la fe, que hace pertenecer a la Iglesia, hace brotar 
de ella la tendencia a la Iglesia visible, a la relación entre miembros, pues 
la fe supone, en todos estos autores el principio de la vida sobrenatural, y 
por eso un dinamismo. El carácter visible de la Iglesia, la necesidad de una 
cabeza visible surge del mismo dinamismo de la fe, así establecido por 
Cristo. Quizá un resumen sencillo de todo esto es el que nos presenta 
Mando: “Es doctrina de fe que a partir de Cristo siempre ha existido la 
misma Iglesia 36 y que permanecerá siempre. Y siempre ha habido, hay y 
habrá fe, porque sin ella es imposible la vida de la Iglesia. Esta, como santa 
y hermosa, pide como necesaria para todas las épocas y tiempos la exis­
tencia en ella de la gracia y la santidad. Pero de la una y la otra son los 
sacramentos el medio normal de conservación, los cuales, a su vez, depen­
den de que haya una doctrina católica; por eso siempre se ha contado y se 
contará con los sacramentos, es indefectible la doctrina católica e incluso 
siempre ha habido y habrá doctores católicos. Todos estos elementos no 
pueden subsistir sin un orden y gobierno, sin una jerarquía que evite la 
intolerable confusión que reina en las multitudes a cuyo frente no hay una 
cabeza; de ahí que siempre permanecerá la jerarquía”37.

2C: Misión esencial de la Iglesia

En conexión con todo lo anterior se sigue que la misión principal de la 
Iglesia está en la guarda y custodia de la fe. Y en este apartado más que 
volver sobre textos ya citados es oportuno considerar la misma estaictura 
de los tratados de estos autores, quienen se preguntan acerca de la infali­
bilidad de la Iglesia, en qué casos, etc, después de tratar su naturaleza. Ya 
en el estudio de la naturaleza, en el tema de la visibilidad entra la necesi­
dad de una regla visible para seguir la enseñanza de Cristo, pero es como 
si todo el tratado se orientara a estudiar cómo actúa la Iglesia en cuanto tal

33. o. c. col. 200-1.
34. Araújo, o. c. p.124.
35. Báñez, o. c. 217-218.
36. En el párrafo anterior ha hablado de la congregación anterior a Cristo.
37. O. c. p. 85, f. 60v.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 329

regla visible, y no falta en estos autores el estudio de la relación: Escritura- 
Iglesia-Tradición. De este cuidado del depósito de la fe viene todo lo 
demás. Hay que advertir que nuestros autores, como es normal en la época, 
plantean el problema del modo más formal, abstracto y especulativo, y por 
eso otras dimensiones más exteriores (sacramentos, beneficencia, cultura) 
no las tratan aquí al hablar de la Iglesia, sino que se enfoca todo desde la 
fe. Así pues, para avanzar en este estudio es preciso determinar, aunque sea 
rápidamente, qué entienden por fe, y cómo entra la Iglesia en esa fe.

3. La fe, la salvación y la Iglesia

3 A: Puntos fundamentales de la fe.

Para entender mejor lo que estos autores explican acerca de la Iglesia 
y la fe es preciso profundizar algo en su concepto de fe, y como se trata de 
comentarios a Santo Tomás, hay que ofrecer una breve síntesis de su pen­
samiento38. La fe se encuadra dentro del esquema de las tres virtudes teo­
logales, que son parte de la naturaleza nueva que recibe el hombre al ser 
justificado, fruto de su nueva vida en Cristo: la fe transforma el entendi­
miento y la esperanza y la caridad la voluntad, y de este modo hacen ten­
der estas potencias hacia Dios tal como es en sí mismo, pues así ha queri­
do dársenos. En la Secunda Secundae las siete primeras cuestiones se ocu­
pan de la esencia de la fe, y se pueden estructurar de la siguiente manera: 

i/ Según sus principios o causas:
1) Intrínsecas: 

a/ Formal:
— En su raiz: Primera o remota: Objeto formal (q.l)

Próxima o inmediata: Actos de creer y confesar (qq.2-3)
— En sí misma: Hábito o virtud de la fe (q.4) 

b/ Cuasi-material: Las personas que tienen fe (q.5)
2) Extrínsecas: Causa eficiente (q. 6) —la causa final coincide aquí 

con la formal—
ii/ Según sus efectos propios o actos imperados: Temor y purificación 
del corazón (q. 7)

38. Para ello utilizaremos a un gran expositor del Angélico: I. Ramírez De Fide Divina, 
Salamanca 1994.



330 Eduardo Vadillo Romero

Objeto: Es aquello hacia lo que se dirije una potencia. Se divide en obje­
to material, que es la cosa hacia la que se orienta tal acto, potencia etc, y 
formal, que es la razón según la cual tal cosa se presenta a la potencia. Por 
ejemplo, un cuerpo físico es un objeto material visto y oído, pero se pre­
senta a la potencia visual en cuanto coloreado y a la auditiva en cuanto que 
suena. Pero el objeto formal puede dividirse de nuevo, el objeto formal 
quod, que es la razón de objeto en cuanto que es algo absoluto en sí 
mismo, y el objeto formal quo que es la razón de objeto simplemente en 
cuanto que se ofrece a tal potencia. Con el ejemplo quedará claro: En el 
caso de un cuerpo físico visto, el objeto formal quod es el tener color, el 
ser algo coloreado, mediante esa cualidad real del objeto se puede captar, 
el objeto formal quo es el estar iluminado, pues sin esa luz no serían acce­
sibles los colores para nuestra capacidad visual. El objeto material de la fe 
es Dios, y las cosas en cuanto que se relacionan con él, pero esto no nos 
dice nada propio de la fe, pues también la filosofía llega a conocer a Dios. 
El objeto formal quod es Dios en cuanto a su divinidad estricta, es decir, 
aquello que él nos ha querido revelar de sí mismo, que nunca hubiéramos 
conocido si no es por dicha revelación. El objeto formal quo es la autori­
dad de Dios que nos revela, que no puede ni engañarse ni engañarnos. 
Como se puede apreciar el objeto formal quod es más material que el for­
mal quo, se refiere todavía a la cosa en sí misma, en alguno de sus aspec­
tos que conocemos.

El objeto, entendido de esta manera es lo que determina la fe, pues 
como es algo estrictamente sobrenatural, la fe nos pondrá en contacto con 
ese nivel de Dios.

Virtud: Antes hemos dicho que la fe supone una transformación en el 
hombre que le dispone a unirse con Dios en el nivel del entendimiento. No 
se queda solamente ahí, pues como parte de una nueva vida de la gracia 
tiene su dinamismo, que no se limita a un conocimiento meramente racio­
nal, sino que implica una confianza 39. Si esto lo queremos estudiar desde el 
punto de vista ontològico, buscando la ubicación ontològica de la fe, lle­
gamos a la conclusión de que es un hábito operativo o virtud, es decir una 
cualidad que nos permite realizar algo, en este caso asentir a lo que Dios 
nos revela porque él mismo lo hace y confiamos en él de manera que acep­
tamos esos contenidos. Es una participación de la vida divina en ese aspec­
to. Y como es parte de una segunda naturaleza tiene un dinamismo que nos 
mueve a aceptar esos contenidos, de manera análoga a nuestro entendi­

39- Son muy interesantes las observaciones que hace Báñez en este sentido, pues aunque 
se niega a reducir la fe católica a la mera fe fiducial protestante, recuerda los aspectos de con­
fianza que se derivan de esta misma fe, cfr. O.c. coi. 6-8.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 331

miento que nos mueve a asentir a lo que es verdadero, sólo que en el caso 
de la fe se trata de conocimientos a los que no tendríamos acceso si Dios 
no nos lo revelara. Por ello se distingue la fides quae, o contenidos que 
aceptamos sobre Dios (el objeto material a la luz del objeto formal quod, 
es decir, lo que Dios nos revela de sí mismo y porque Dios nos lo revela) 
y la fides qua, que es la cualidad que recibimos de Dios y nos mueve vital­
mente a aceptar todo esto.

3B: El papel de la Iglesia en la fe

Por lo dicho antes podría parecer que la fe es algo que queda entre 
Dios y el hombre, pero esto no es así, pues la Iglesia tiene una interven­
ción importante: concretar esos contenidos que Dios nos ha transmitido, 
cuidando que no se adulteren, y para esto goza de una especial asistencia. 
Por esto era lógica la insistencia de nuestros autores en vincular a la Iglesia 
con la fe, pues el Magisterio está puesto para servir a la Revelación, no para 
ponerse en su lugar, Báñez lo resume muy acertadamente: “El testimonio 
de la Iglesia en cuanto que es regida por el Espíritu Santo, y en cuanto que 
uno de los artículos de la fe es creer en la Santa Iglesia Católica, es aque­
llo en lo que se resuelve nuestra fe en cuanto a la distinción y la explici- 
tación de las cosas que han de creerse. Para entender esto advierte que no 
recibimos directamente de Dios nuestra fe con la distinción ya hecha de las 
cosas que se han de creer, sino que recibimos sólo la fe infusa con la luz 
que inclina y determina la mente del hombre a creer a tal cosa que la Iglesia 
propone como revelada por Dios" '“. En el orden objetivo y en el motivo 
formal está la autoridad de Dios que infunde el hábito de la fe, pero a la 
hora de distinguir tales artículos Dios ha establecido a la Iglesia. De esta 
manera Dios asocia a los hombres a su obra de salvación, y así se explica 
la insistencia en la visibilidad, no es una cuestión jurídica, sino la existen­
cia de una regula visibilis que permita orientarse.

3C: La necesidad de la fe para la salvación en los autores de la época

Toda la problemática de estos autores respecto a la fe y la salvación 
viene determinada por el decreto tridentino acerca de la justificación, que 
aclaró la doctrina católica en este sentido: “la causa instrumental [de la jus­
tificación] es el sacramento del bautismo, el sacramento de la fe, sin la cual 
a nadie se le concedió jamás la justificación”40 41, “Cuando, pues, el Apóstol

40. O. c. col. 24.
41. DH 1529.



332 Eduardo Vadillo Romero

dice que el hombre es justificado por la fe y gratuitamente, estas palabras 
han de tomarse en el sentido en que siempre y unánimemente lo ha toma­
do la Iglesia, a saber, que se dice que somos justificados por la fe porque 
la fe es el comienzo de la salvación del hombre, el fundamento y la raíz de 
toda justificación; sin ella es imposible agradar a Dios (Heb 11,6), y llegar 
a compartir la suerte de los hijos"42. Antes de dicho decreto algunos, como 
el mismo Domingo de Soto, ante las masas de infieles descubiertas en 
América se llegaron a inclinar por negar la necesidad de la fe en la con­
versión43, pero después del texto tridentino rectificó, y los teólogos lo acep­
taron, planteándose el problema de cómo se podía dar la fe en dichas per­
sonas44. Por otra parte los teólogos, al hablar de la justificación, comentan­
do la Prima Secundae q. 113, a.445 se ocupaban de este tema. Se utilizan aquí 
los textos bíblicos de Hebreos a los que recurre Trento y se distingue entre 
niños y adultos, pues si bien para los adultos se requiere un acto de fe, para 
los niños basta la fe habitual recibida en el Bautismo46, y para los adultos 
se admite una fe implícita47. Por otra parte se suelen discutir los elementos 
necesarios para la justificación, y cómo no basta sólo la fe, sino que se 
requieren la caridad, la penitencia, la aversión al pecado etc48. Y es que 
estos autores no conciben la fe como una colección de tesis a las que se 
asiente, sino como un elemento de la vida sobrenatural de la gracia, y por 
ello ante todo como esa cualidad o hábito que supone una transformación 
real en el alma, no ciertamente la única, y por eso no basta sólo la fe, sino 
que se requiere el alejamiento del pecado, la caridad etc49. Se trata de un 
tema plenamente asumido en la teología de la época al explicar el decreto

42. DH 1532.
43. “Cognitio naturalis sufficit ad hoc quod homo convertatur in Deum et obtineat gra- 

tiam” Relectio de Mérito, n.26, publicada por C. Pozo, en Diakonia Písteos, Granada 1969, p. 147
44. Para este tema cfr. T. Urdanoz, La necesidad de la fe explícita para salvarse según los 

téologos de la escuela salmantina, en La Ciencia Tomista t.LIX (1940) 398-415; 529-554; t. LX 
(1941) 109-134; t.LXI (1941) 83-107. Se ofrecen aquí numeroso textos de teólogos sobre este pro­
blema. En el próximo apartado se hará de nuevo referencia a este estudio.

45. Utrum ad iustificationem impii requiratur motus fidei,
46. Esta distinción ya la estableció Inocencio III “Los que a esto se oponen [al Bautismo 

de los niños] aducen la razón de que a los niños no se les infunde ni la fe ni la caridad ni las 
restantes virtudes, pues no dan su consentimiento. Esto no lo admite en absoluto la mayoría de 
los autores...otros afirman que a los niños se Ies perdona el pecado ciertamente, en virtud del 
Bautismo, pero no se les confiere la gracia; algunos sin embargo afirman que se les remite el 
pecado y se les infunden las virtudes, virtudes que poseen como disposiciones, aunque sólo 
puedan reducirlas al acto cuando lleguen a la edad adulta” DH 780.

47. Es interesante el breve comentario de Báñez en esta cuestión, que puede verse en 
V. Beltrán de Heredia: Domingo Báñez: Comentarios inéditos a la Prima Secundae de Santo 
Tomás, Salamanca 1948, pp. 293-294.

48. Es muy significativo el título de uno de los dubia que plantea aquí F. de Araújo In 
Primam secundae Commentariorum tomus secundas, Salmanticae 1646: Dubium primum est an 
motus fidei requisitus ad iustificationem in adultis sit sufficiens se solo ad illam obtinendam, 
p. 577-581.

49. Nota el mismo Araujo o. c. p. 578 que algunos afirmaron una justificación sin fe, pero 
después de Trento se retractaron, y cita aquí al mismo Soto.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 333

tridentino de justificación, también en cierta polémica con los protestantes; 
el problema más concreto de cómo explicar la fe en el caso de aquellos que 
no han recibido la noticia evangélica se lleva a los comentarios de la 
Secunda Secundae, en la cuestión segunda, al considerar qué es lo que hay 
que creer explícitamente, con lo que se plantea de lleno la cuestión de la 
fe implícita50.

JD: El problema de la fe implícita

Fe implícita quiere decir creer algo no en sí mismo, sino en los princi­
pios que lo contienen, y en estos autores, siguiendo la carta a los Hebreos 
(11,6) se consideran los primeros principios en este campo la existencia de 
Dios y su remuneración. Santo Tomás no se plantea el problema en este 
sentido por las razones antes aducidas, habla de revelaciones a infieles que 
quieren convertirse, pero sin entrar en demasiados detalles51: se trata de 
una problemática que sigue al descubrimiento de América. Y por centrar­
nos en los autores estudiados hay que recordar especialísimamente a Peña, 
en el mismo comentario en el que trata de eclesiología. Distingue al hablar 
de la fe sobrenatural, necesaria para la salvación, que se puede hablar de 
sobrenaturalidad de la fe en cuanto al objeto [material] y en cuanto al 
medio [objeto formal quo]. Lo más propio de la fe es lo segundo, de esta 
manera, puede haber un contenido material de verdades naturales y se 
asiente por el testimonio interno de Dios, con lo cual habría verdadera fe 
sobrenatural, que se extendería a más verdades si se le propusieran a dicha 
persona. No se trata de una mero asentimiento a verdades como si se tra­
tara de recitar tesis. Para la justificación, que es recibir una nueva vida, 
intervienen voluntad y entendimiento, en la conversión a Dios como bien 
moral y fin último de la persona, lo cual se da a partir del uso de razón52. 
Así , la voluntad puede ser movida a amar el bien sobrenatural, y recibir 
en el entendimiento una ilustración intelectual, por la que se percibe a 
Dios, autor y bien sobrenatural, aunque de una manera confusa, sin saber

50. De todos modo, el hecho de no darle excesiva importancia al hablar de la justifica­
ción indica que no se consideraba un problema de excesiva envergadura, y esto se entenderá 
mejor cuando se vean las soluciones, teniendo en cuenta todo lo ya dicho acerca de la fe. Por 
otra parte anteriormente al descubrimiento de América no se solía plantear el problema, pues el 
infiel se asociaba al musulmán, quien a su vez era considerado culpable de su infidelidad pues 
en la creencia común se admitía que en su civilización había noticias suficientes del cristianis­
mo y por tanto eran culpables de su situación. Con todo Santo Tomás se planteaba, al menos 
en hipótesis, el caso del puer in silvis nutritus, del que también nos ocuparemos ahora.

51. Cfr. llISent. D. 25, q. 2, ar.l sol. I ad 1; De Ver. q. 14, ar. 2 ad 1; II-I1, q 2, a. 7 ad 3.
52. Es lo que Santo Tomás trata en la I-II q. 89 a. 6, acerca de la conversión del niño al 

llegar el uso de razón. Un estudio completo del problema de la fe implícita obligaría a entrar 
en los comentarios a dicho artículo, pero eso sobrepasaría ya las dimensiones de este breve 
estudio.



334 Eduardo Vadillo Romero

distinguirlo de ese mismo Dios conocido de modo natural. No hace falta 
saber explicar estas diferencias, pues tampoco las saben explicar los que 
no han estudiado teología, pero de ese modo puede darse la actuación de 
Dios53 54. La clave está en que como el motivo formal del asentimiento infu­
so está en el testimonio de Dios que revela internamente, la proposición 
exterior de las verdades puede ser suplida por ilustraciones subjetivas par­
tiendo de contenidos naturales, y con esto no desaparece la fe sobrenatu­
ral. No es que de lo natural nazca lo sobrenatural, sino que partiendo de 
ciertas verdades, se recibe una iluminación interna, del mismo modo que 
se recibe una moción de la voluntad y estamos ante un conocimiento 
sobrenatural, que se integra en una nueva vida de la gracia, lo cual supo­
ne una recta conducta etc. Es preciso tener en cuenta al menos la existen­
cia de Dios y que es remunerador.

Todo esto, claro está, en el orden metafísico y teórico, porque los casos 
reales que se den los conoce sólo el Padre Eterno; Peña se mantiene pesi­
mista en este sentido, pues los informes que llegaban de los misioneros en 
las Indias no sugerían precisamente multitudes internamente justificadas, 
sino que sus costumbres venían a indicar lo contrario5I, pero con todo 
queda abierta la explicación para que puedan darse tales casos55.

Mancio, como puede suponerse, sigue también de cerca a Peña en este 
sentido, aunque en obras posteriores toma una postura más rigorista 56. 
Báñez mantiene una curiosa postura, pues distingue entre la justificación, 
para la que bastaría esta fe implícita, y la salvación definitiva o entrada en 
la gloria, para la que se requeriría el conocimiento explícito del Mediador, 
pues no le parece congruente que no se explicite la mediación de Cristo, 
pero acaba diciendo que se puede afirmar lo contrario57. Esta, creo es la 
postura definitiva de Báñez, más en consonancia con Peña y con la más

53. “Unde credo quod in illo instanti habet obiectum supernaturale, in quo fertur actu 
exercito licet confuse et implicite, et ipsemet nesciret se explicare sicut modo multi rustid cre- 
dunt fide infussa esse Deum et esse remuneratorem et nesciunt se explicare an sit supernatura- 
lis...nam si ille facit quod est in se, Deus ilium illuminabit saltern confuse, et illud non est mira- 
culum ñeque prophetia, sed communis providentia Dei, quod moveat intellectual sicut movet 
voluntatem” O. c. ff. 87v-88r.

54. “Dico quod isti casus sunt metaphisici et vix aut unquam contingunt, nam puer...ipsam 
sectam sequitur quam didicerunt ex infantia et sequuntur parentes” O.c. f. 88r.

55. No es propio del teólogo entrar en la consideración numérica de los que se salvan. El 
pesimismo sobre este punto en la época aparece por ejemplo cuando en las célebres cuestiones 
de auxiliis algunos se preguntaban si eran más los salvados que los condenados, inclinándose 
por la segunda opción, e.c. D. Alvarez De Auxiliis, Roma 1610, lib. IV, Disp. 43, pp. 308-312.

56. Sobre la opinión de Mancio cfr. T .Urdanoz La necesidad de fe explícita para salvar­
se... en La Ciencia Tomista t. 59 (1940) pp. 545-547.

57. Báñez “non est error aut heresis, nec temerarium aut scandalosum, asserere quod pos- 
sit aliquis modo assequi vitam aeternam sine fide explícita Christi, sed quod sufficit ad ingres- 
sum vitae aeternae id quod ad iustificationem satis est’’, De fide, spe et chántate, Scbolastica 
Commentaria in Secundam Secundae, Salmanticae 1584, In q. 2, a. 8, dub. 4, conc. 4, col. 432.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 335

sana teología, pues resultaba extraño pedir para la entrada en la gloria algo 
distinto de la justificación58.

No hace falta para nuestro propósito entrar en más cuestiones acerca de 
la fe implícita en estos autores, pues ya lo trata el P. Urdánoz en los artícu­
los citados, y aquí solamente se trataba de apuntar la posibilidad de que se 
dé auténtica fe en esos casos. Se puede objetar que aquí no se habla para 
nada de la Iglesia, que es el objeto de este estudio. Pero a esto responde­
mos que no aparece porque precisamente su papel está en la determina­
ción de dicha fe sobrenatural, y todo el que tiene fe sobrenatural es como 
si pidiera, por el dinamismo de la fe, tal como apareció en apartados ante­
riores, la pertenencia a la Iglesia. La situación de aquellos justificados con 
esta fe implícita sería la de estar ordenados a la Iglesia, pero no poder reci­
bir sus medios de salvación por imposibilidad física, que Dios se encargará 
de suplir según su providencia59. De esta manera se puede decir que estos 
hombres pertenecerían a esa congregado fidelium, que existe desde el prin­
cipio del mundo hasta su su consumación, aunque no puedan, por las limi­
taciones humanas, gozar de la plenitud de los medios de salvación.

4. Fundamentación última: el influjo capital de Cristo.

De todo lo dicho hasta ahora puede parecer que esta obra de la justifi­
cación y pertenencia implícita a la Iglesia queda como algo bastante abs­
tracto y desligado del Cristo histórico, como si estuviera todo esto vincula­
do a un Cristo supratemporal, pero no es así. Ya al estudiar las ideas ecle- 
siológicas se hacía una continua referencia a Cristo, como cabeza que 
influía en los miembros, pero no se precisaba más. El lugar propio de 
dichas precisiones es el comentario a la cuestión octava de la tercera parte 
de la Suma, en que se habla de la gracia capital de Cristo.

58. El P.Urdánoz tiende a indicar lo mismo. Hoy se puede afirmar con más seguridad, 
pues tenemos los cometarios a las cuestiones de Bautismo y de Grada del mismo Báñez, que en 
el año 1940 permanecían desconocidos, y, posteriores al 1584, se inclinan a esta última opinión. 
Por otra parte, la valoración de la gracia en los autores de esta escuela es incompatible con pedir 
algo más que la justificación si ya se ha dado realmente, para entrar en la gloria. Por ejemplo, 
Araujo, en sus cuestiones acerca de la gracia (que en esa parte no son suyas sino del Asturicense, 
como prueba el P.O’Brien en el artículo antes citado) se pregunta que es más, si la gracia o el 
lumen gloriae, y en una valoración completa se inclina por la gracia, pues es la raíz: Tomus 
secundas commentariorum in Primam Secundae, Matriti, 1646, pp. 336-344

59. Es de notar la insistencia que hacía Peña en situar esta asistencia en la providencia 
sobrenatural ordinaria y no en el milagro o profecía, y equipararla en este sentido a las mocio­
nes sobrenaturales de la voluntad.



336 Eduardo Vadillo Romero

4A: Tratamiento teológico del tema

Al hablar de la gracia de Cristo en cuanto cabeza de la Iglesia Santo 
Tomás trata la vinculación de los miembros con la cabeza60, pero con bre­
vedad. En los teólogos de esta época hubo cierta tendencia a detenerse en 
diversas cuestiones del tratado de Verbo Incarnato; fue muy característico 
estudiar la redención en el comentario al segundo artículo de la cuestión 
primera61, para detenerse después en la cuestión segunda, en la que se ela­
boraban los temas más metafísicos del constitutivo de la persona etc, para 
pasar después a las cuestiones de la ciencia (q. 9ss) y la gracia de Cristo 
(q. 7-8). Pueden parecer sistemas muy abstractos, pero estudiándolos con 
detenimiento se aprecia un gran interés por conocer la redención a la luz 
de la actuación en la tierra de Cristo, cómo mereció, cómo nos llega el 
influjo de su gracia, aunque la perspectiva sea tremendamente especulati­
va. Además nuestro tema se encuentra, a veces, en los comentarios al artí­
culo cuarto de la cuestión primera de esta misma tercera parte, al hablar 
del motivo de la Encarnación, según se fue avanzando en el desarrollo de 
dicho tema.

Dada la cantidad de autores que se ocupan de la gracia capital, y como 
no es ese nuestro tema de estudio simplemente citaremos a tres: Juan 
Vicente Asturicense62, quien escribió el gran tratado sobre el tema: Relectio 
de habituali Christi Gratia, Roma 1590, obra en cuarto de más de mil pági­
nas y que dedica a nuestro tema la cuestión sexta, pp.615-859. Los autores 
posteriores siempre la citarán, ya a favor, ya en contra. También los comen­
tarios de Báñez a la Tercera parte se ocupan del tema, si bien con más bre­
vedad63, y por último al que sucedió a Araujo en la cátedra de Prima, Pedro 
de Godoy, pues relaciona explícitamente esta cuestión con la de los miem­
bros de la Iglesia, diversas pertenencias etc. Es un recorrido muy parcial e 
incompleto, pero no cabe otro remedio, pues este tema es más tratado que 
el de la Iglesia, y hay que hacer una selección de autores.

60. III q. 8, a. 1, y en el a. 5 si esa gracia capital es la misma que su gracia personal.
61. Estudio con más detenimiento esta configuración de la Cristología en mi artículo La 

posibilidad de la Encarnación en Pedro de Herrera: Edición del dubium secundum in prolo- 
gum Tertiae Partis, Archivo Dominicano t. XV (1994), pp. 231-273, sobre todo las siete pri­
meras páginas.

62. Para su biografía cfr. Beltrán de Heredia, El Padre Juan Vicente Asturicense. 
Procurador y Vicario General de la orden (1544-1595), en Miscelánea Beltrán de Heredia, Ed. 
V. Rodríguez Salamanca 1972, t. II, pp. 543-583.

63. En la edición de V. Beltrán de Heredia Domingo Báñez: Coméntanos inéditos a la 
Tercera parte de la Suma, Salamanca 1951 la cuestión octava ocupa las pp. 691-697, si bien se 
dio la fatalidad de estar muy deteriorados los manuscritos en dicha cuestión y perdidos por tanto 
algunos comentarios.



La mediación de Ia Iglesia para la salvación en la Cátedra... 337

4B: Conclusiones principales acerca de este influjo

Omitiendo la cuestión del motivo de la Encarnación, que es con la que 
empieza el Asturicense, pasamos directamente a sus conclusiones. 
Sorprende encontrar en la primera que ya se relaciona a Cristo Cabeza de 
la Iglesia, con la Iglesia visible, al afirmar que bajo las estructuras visibles 
lo que late es la vida invisible que Cristo influye, y relaciona esos ministe­
rios visibles con la acción del Espíritu que los mueve. Insiste en el influjo 
de Cristo, pero a la vez justifica la visibilidad de esas manifestaciones ecle- 
siales por la naturaleza del hombre, visible e invisible64. Después afirma la 
capitalidad de Cristo en cuanto hombre, no es que se niegue en cuanto 
Dios, pero hay que afirmar esta capitalidad que supone además cierta 
homogeneidad con los miembros por la común naturaleza65. Y esta capita­
lidad se extiende a los fieles anteriores a su venida, pues la gracia que tuvie­
ron fue en previsión del mismo Cristo, no se trataba de otra gracia66. Incluso 
se detiene en comentar cómo influyen la muerte y Resurrección de Cristo, 
es decir, su misterio Pascual, en qué género de causa actúa con respecto a 
los fieles67. En la cuestión anterior, la quinta, se explicaba que Cristo había 
merecido en su vida temporal esta gracia que ahora disfrutamos nosotros, 
incluso para los justos del Antiguo Testamento 68, de manera que la 
Encarnación se vincula así a toda la vida sobrenatural en todas las épocas.

Báñez advierte las limitaciones que tiene la expresión Cabeza al apli­
carla a Cristo, pero defiende su utilidad, uniendo la pertenencia como 
miembro de la Iglesia y tener por cabeza a Cristo. Hace a los miembros 
espirituales y los constituye en la razón misma de miembros al unirlos con 
él, siendo en este sentido Padre y cabeza69. Se ocupa además Báñez de pre­
cisar si Cristo es o no miembro y de la metáfora de influencia de la cabeza 
y del corazón70, pero sin entrar en toda la amplitud de detalles que el 
Asturicense.

64. O. c. pp. 752-753.
65. O. e. pp.753-754.
66. O. c. 755-6. Los medios fueron imperfectos con respecto a los posteriores, pero la gra­

cia en cuanto participación de la naturaleza divina de que gozaron era por Cristo. Juan Vicente 
fue el gran autor de la trascendencia y sobrenaturalidad de la gracia, especialmente en su obra 
inédita pero plagiada en parte por Araujo De Origine Gratúle, y con ese planteamiento se entien­
de la insistencia en este tema de los justos del A.T. sin destruir por ello la mediación y novedad 
de Cristo, sino refiriendo a estas personas al N.T. en cierto modo, lo cual, por otra parte ya lo 
afirmaba el Angélico en I-II q. 107, a. 1 ad 2.

67. O. c. pp. 8l4ss. Se trata de buscar la ubicación ontológica de este influjo, pero por 
encima de este tipo de planteamiento está la presencia del misterio del Cristo histórico en la vida 
de Gracia de los fieles de todos los tiempos, en cada época a su manera.

68. O. c. pp. 6llss.
69. Báñez, O. c. pp.692-693. Como se ve afirmar que en Báñez se restringe el cuerpo mís­

tico a la Iglesia visible no es del todo exacto.
70. O.c. pp. 693-694.

2 2



338 Eduardo Vadillo Romero

Pedro de Godoy, en sus comentarios a la Tercera Parte71 trata también 
este tema. No suele ser novedoso con respecto a los anteriores, pero sí tiene 
algunos acentos que es oportuno notar. Señala que por su gracia habitual, 
que es a la vez capital, Cristo es cabeza de los fieles. Esto vincula toda la 
vida de gracia de los fieles con la vida histórica de Cristo, pues con aque­
lla gracia, en su vida mortal mereció para todos72, lo cual no quedaría tan 
claro si se hiciera depender esta capitalidad de la gracia de unión, que se 
vincula con la misma persona del Verbo en cuanto comunicada a esta 
humanidad y entonces queda menos claro que la salvación nos venga por 
el Cristo histórico. Es cierto que esa gracia habitual no sería capital si no 
estuviera de fondo la unión hipostática, pero formalmente nuestra gracia 
depende de esa gracia habitual de Cristo; en las respuestas a diversas obje­
ciones se perfila esto con gran claridad73. Por supuesto que esto es así por 
decisión de la voluntad divina, que ha querido que el plan de salvación se 
realice de esta manera 74, con lo que se pone en juego el designio salvífico, 
si bien esta cuestión donde se trata con más amplitud es en las disputas 
acerca del motivo de la Encarnación75. En la disputación XXIX habla de los 
miembros de Cristo, cuya unión primera se produce por la fe, y en segun­
do lugar por la caridad76, con lo cual los pecadores y los cismáticos, con tal 
de que no pierdan la fe siguen siendo miembros si bien imperfectos. Se 
trata del problema de los catecúmenos , y aquí ya no se emplea la distin­
ción numero-merito, sino la nomenclatura: condición visible de la Iglesia, 
condición invisible. La visibilidad de la Iglesia es como una consecuencia 
de la fe, que lleva a una profesión de la misma, y en este sentido se consi­
dera el Bautismo aquí, y aunque puede darse el caso de quien lo profese 
sólo externamente, no se sigue de ahí que la Iglesia no haya de ser visible, 
sino que tal persona será un infiel oculto, pues lo externo suele manifestar 
lo interno77. Otros aspectos vitales de dicho influjo ya se han visto en los 
autores anteriores, de modo que no es preciso alargar las referencias. 
Queda claro que la acción e influjo de Cristo no se limitan a la Iglesia visi­
ble, sino que ésta es como resultado de dicha acción.

71. Petrus de Godoy, Disputationes Theologicae in Tertiam Partem Divi Tbomae, tom.II, 
Burgui Oxomensis 1667. Dedica dos disputaciones a este tema la XXVIII An Christus sit caput 
Ecclesiae, et per quam gratiam in ratione capitis constituatur (pp. 365-388) y la XXIX An Christus, 
in quantum homo, sit caput omnium hominum et Angelorum (pp.388-410).

72. O. c., p. 374.
73. O. c., p. 375-376, en especial los números 46-52.
74. O. c., p.379.
75. En Godoy están en el tomo primero de esta parte, Burgui Oxomensis 1666, Disp.VIII 

An Verbum carnem sumeret in vi praesentis decreti, Adamo non peccante, pp. 301-391, con bas­
tante mayor profundidad de la que suelen presentar los manuales en esta cuestión, como si fuera 
una simple oposición tomistas-escotistas en términos tan sumamente ingenuos que jamás se han 
dado en la historia de la teología.

76. O. c., p. 393.
77. O.c., 391.



La mediación de la Iglesia para la salvación en la Cátedra... 339

5. Conclusión.

Después de todo lo visto se puede concluir que para los autores estu­
diados la Iglesia es una mediación para la salvación. No una mediación 
absoluta en cuanto a sus aspectos visibles, sino una mediación que surge 
de la fe. La fe, que infunde Dios, pide, por su propio dinamismo una deter­
minación de contenidos, en la cual la providencia ha dispuesto la misión 
de la Iglesia. Si no puede conocerse esta Iglesia Dios puede suplir y man­
tener la vida sobrenatural de otra forma, conservando la fe aunque sin los 
contenidos que propone la Revelación, limitándose al testimonio de Dios 
internamente revelante, y en una vida moral consecuente con esta situa­
ción. La Iglesia se requiere pues, cuando se tiene acceso a la misma, y el 
rechazo de esa determinación de lo revelado por parte de la persona, si es 
un acto libre etc, rompe la unión con Cristo pues rompe la fe. 
Considerando, pues, la Iglesia como la congregación de los fieles, fuera de 
la cual no hay salvación, y realizada especialmente cuando sus estructuras 
visibles ayudan a la concreción de los contenidos de fe, se puede afirmar 
en estos autores la necesidad de la Iglesia para la salvación. Repetimos que 
no es una condición jurídica extrínseca, sino algo que brota de la misma 
estructura de la virtud de la fe; sólo se puede prescindir de esos medios visi­
bles cuando hay imposibilidad de acudir a los mismos, pues en caso de 
alguien internamente justificado, si lo estuviera de verdad aceptaría la 
Revelación como movido internamente. Con todo no se puede suponer sin 
más que esa sea la situación general de los paganos, y por eso el proceso 
de justificación suele ser lento, con la proposición de la fe, remoción de lo 
que en ellos se opone a la misma etc. Todo esto es posible por el influjo 
salvífico de Cristo, que continúa actuando ahora pero que fue merecido en 
su vida en la tierra. Incluso los que antes de la ley evagélica alcanzaron la 
justificación la consiguieron también por Cristo.

Creo que en el fondo de toda esta cuestión está la recta comprensión 
de la fe como algo vital en todos estos autores, frente a lo que usualmente 
se piensa de la fe en la escolástica, con sus dinamismos propios que desde 
Cristo llevan a formar su Iglesia regida, según el designio del mismo Cristo 
por su Vicario en la tierra.





El retablo de Santo Domingo de Cádiz

Vicente Díaz, O.P. 
Cádiz

I. Introducción

Las intensas relaciones comerciales que en los siglos XVII y XVIII se 
establecieron entre Cádiz y Génova se plasmaron en un rico legado cultu­
ral del que buena parte subsiste aún, y cuyo máximo exponente tal vez sea 
el grandioso retablo de la iglesia de Santo Domingo de Cádiz, obra un 
tanto desconocida aún. A su estudio hemos dedicado mucho tiempo, con­
siguiendo esclarecer algunos de los enigmas que pesaban sobre ella.

1. Un retablo “extraño"

Lo menos que se puede decir del retablo de Santo Domingo es que es 
“extraño”, y no en el sentido peyorativo, como a veces se ha hecho1, sino 
en el sentido de “raro”, difícil de explicar en Cádiz. Y es “extraño” por 
diversos motivos, entre ellos dos que quiero poner de relieve:

a) Por su misma ejecución en mármol, siendo así que la mayoría de los 
retablos gaditanos y andaluces están tallados en madera, estucada y dora­
da. Pero en mármol son muy poquitos los retablos que existen en 
Andalucía.

b) Y es extraño también por su misma concepción, ya que siendo rea­
lizado en Carrara y por artistas italianos, se aleja mucho del retablo que en

1. Cfr. Antonio Ponz, Viaje de España, Edit. Aguilar, Madrid, 1947, pág. 1.566.



342 Vicente Díaz

aquella época se realizaba en la Liguria, para acercarse más al tipo clásico 
de retablo andaluz.

2. Esto plantea una serie de cuestiones que todavía no han sido sufi­
cientemente esclarecidas, o simplemente, ni siquiera se han planteado por 
falta de datos. Si examinamos la serie de trabajos que hasta la fecha se han 
publicado sobre el retablo, el panorama es desolador: No había ni un solo 
dato constatado científicamente. A lo más, vagas referencias a que era obra 
de los hermanos Andreoli. Y otra no menos vaga a una posible inscripción 
que debería encontrarse en la base del calvario que corona el retablo, y 
que sería de un tal “Frugos” o “Frucos”, que ni en eso había concordancia, 
porque ese nombre no es sino el resultado de una mala interpretación, 
como veremos más adelante. Eso era todo.

Para tener algún dato cierto y constantado hemos de esperar hasta 
1936, cuando Hipólito Sancho aporta algunos datos en un artículo publi­
cado en la revista Guión, de Jeréz de la Frontera2, y saltar hasta 1982, año 
en que Don Manuel Ravina publica su trabajo sobre “Mármoles genoveses 
en Cádiz”3, haciendo referencia al contrato que se firmó en Cádiz por Don 
Francisco Navarro, Almirante de la Flota, y Andrea Andreoli, el 18 de 
diciembre de 1683, documento, a mi modo de ver, de capital importancia 
para el estudio del retablo. Afortunamente el documento se conserva en el 
Archivo Histórico Provincial de Cádiz, donde lo hemos consultado4. No 
obstante eso, quedaba pendiente aun la autoría de las imágenes y de toda 
la obra escultórica, en cuyo esclarecimiento creemos sinceramente haber 
contribuido de modo positivo.

II. Antecedentes históricos

Después de lo dicho es evidente que se necesitan algunas referencias 
históricas, que justifiquen la presencia de los dominicos en Cádiz, y la 
construcción de la iglesia y retablo posteriormente. A ellas quiero hacer 
alusión, aunque sea muy brevemente.

2. Hipólito Sancho, El retablo mayor de Santo Domingo de Cádiz, Guión (Jerez de la 
Frontera) Enero 1936, págs. 6-8. En esa publicación se dio por primera vez el texto de la ins­
cripción del Calvario, que, a la postre, resultó erróneo. Con anterioridad, en su obra Ntra. Sra. 
del Rosario... y su Convento de Padres Predicadores, Cádiz 1927, pág. 118, hacía mera alusión a 
la inscripción, sin haber podido dar su texto.

3. Manuel Ravina Martín, Mármoles Genoveses en Cádiz, Homenaje al Prof. Hernández 
Díaz, Fac. de Geografía e Historia. Universidad de Sevilla. Tomo I, 1982, págs. 595-613.

4. A.H.P. de Cádiz, Notaría 12 (Francisco del Solar) n. 2.358, fols. 719-793.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 343



344 Vicente Díaz

1. Fundación

El 5 de mayo de 1544 llegaban a Cádiz procedentes de Rota tres domi­
nicos, inquietos y curiosos. Venían “así por ver como por buscar algunas 
casillas necesarias para el viaje”, ya que se preparaban a marchar a las 
Indias. Eran la avanzadilla de una gran expedición de religiosos que, al 
mando de Fray Batolomé de las Casas, se dirigía a tierras del Yucatán y 
Chiapas. El cronista de la expedición, Fray Tomás de la Torre, describe la 
ciudad, visita el anfiteatro romano, el puerto, las defensas. Todo le llama 
la atención, pero no cita el convento5. Este, sencillamente, no existía aún. 
Y lo mismo ocurría con Fray Tomás Gage, dominico inglés que, proceden­
te de Jerez, visita Cádiz en 1625 con ánimo de embarcarse para México6. 
Ello evidenciaba una necesidad: en Cádiz hacía falta un “hospicio”, como 
por aquel entonces se le llamaba, para que sirviera de escala y reposo a 
los religiosos que iban o venían de las Indias. Y en ello se pensó muy 
pronto.

Así es que la presencia de los dominicos en Cádiz de modo ocasional 
se puede ya señalar en 16207, fundándose el convento el 14 de julio de 
1635, no sin cierta dificultad, porque siendo la ciudad pequeña y varios los 
conventos existentes, los religiosos de las otras comunidades se oponían a 
una nueva fundación; pero como el obispo, la ciudad y la cofradía de los 
morenos deseaban la llegada de los dominicios, desaparecieron los estor­
bos, sorteándose la dificultad mediante lo que se llama un “título colora­
do”8: No habría nueva fundación, sino traslado a Cádiz de la comunidad 
existente ya en Guadalcanal, una vicaría del convento de Llerena, allá por 
tierras extremeñas, que se extinguía. Constituida, pues, la nueva comuni­
dad, se imponía la edificación de iglesia y convento.

2. La edificación del Convento

El templo actual se comienza a edificar en 1652, según proyecto de 
Antón Martín Calafate y Bartolomé Ruiz, con los que se firma el necesario 
contrato9, al socaire de los vientos de prosperidad que soplaban ya en 
Cádiz y que favorecen extraordinariamente a los dominicos. Muy pronto el 
nuevo convento fue una realidad. El Padre Labat, dominico francés que se

5. Fray Francisco Ximénez, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapay Guatemala. 
Ministerio de Educación. Guatemala, 1965, tomo II, pág. 491.

6. T. Gage, Voyage, Amsterdam 1721.
7. Hipólito Sancho, Ntra. Sra. del Rosario..., ob cit., pág. 86.
8. Alvaro Huerga, Los Dominicos en Andalucía, Sevilla 1992, pág. 280.
9. Documento publicado por Enrique Respeto Martínez, Documentos para la Historia del 

Arte en Andalucía, Sevilla 1946, págs. 33-35.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 345

dirigía al Capítulo de Roma procedente de la Martinica, lo visitó a finales 
de 1705, dando testimonio de ello10. El convento, monumental, le llama la 
atención, así como su iglesia. Y también la obra cultural que realizaban los 
dominicos, con estudios de gramática, arte, teología y moral, abiertas a 
todo el mundo, y a cuyas clases asiste el dominico francés, extrañándose 
de que éstas se diesen también en español, y no solamente en latín como 
era normal. En esos días el convento florecía del tal forma, que el Capítulo 
Provincial de 1750, celebrado precisamente en Cádiz, fija el número máxi­
mo de sus religiosos en 60n. Limitación inútil, porque a partir de esa fecha 
la properidad de Cádiz decae, y con ella la de todas sus instituciones, 
dominicos incluidos. La fecha nefasta sería la del 18 de agosto de 1835, en 
que el convento fue suprimido por orden gubernamental. A las cinco de la 
tarde, por más señas, los frailes fueron expulsados de su convento. En ese 
momento la comunidad contaba aun con 28 religiosos12.

Bajo el aspecto monumental, que es el que ahora nos interesa, iglesia 
y convento forman un hermoso conjunto barroco, en el que hay que des­
tacar el magnífico claustro, con sus columnas de orden toscano y brocales 
de mármoles de Carrara, y, sobre todo, el retablo de mármoles italianos, 
realizado en el taller de los hermanos Andreoli.

III. El retablo de Santo Domingo

Santo Domingo no podía ser una excepción, y antes incluso de finali­
zar sus obras, se pensó en dotarle de retablos dignos, en madera natural­
mente, como era lo normal, estando documentada la construcción de dos 
de ellos, los de San Juan Evangelista y Dulce Nombre de Jesús, que en 
1666 se encargan a los retablistas Damián Machado de Herrera 13 y Juan 
González de Herrera13, respectivamente. Pensándose de igual modo en un 
retablo de madera para el altar mayor, hasta el punto de que se reciben 
incluso algunos donativos con tal fin '5. Con todo, la que era Reina de los 
Mares y Señora del Templo, merecía algo mejor, y muy pronto se pensó en 
hacer algo que sobrepasase a todo lo realizado hasta entonces en Cádiz,

10. J. B. Lahat, Voyagesdu... en Espagne en ltalie, París 1730, págs. 34-141.
11. Acta Cap. Provincial, Cádiz 1750.
12. Hipólito Sancho, Ntra. Sra. del Rosario..., ob cit., págs. 243-245.
13. Documento publicado por Enrique Respeto Martínez, Documentos..., ob. cit., pág. 63.
14. Documento publicado por Eduardo Martín e Hipólito Sancho, Documentos para la 

historia artística de Cádiz y su región, Cuaderno I, Larache 1939, pág. 19.
15. Hipóli to Sancho, El retablo mayor de Santo Domingo de Cádiz, Guión (Jerez de la 

Frontera), Enero 1938, pág. 7, donde hace referencia al testamento de D. Sebastián Moreno 
Estopiñán, del 22 de octubre de 1666.



346 Vicente Díaz

pero no ya en madera, sino en mármol16. Las circunstancias que motivaron 
tal cambio son descritas de modo magistral por D. Manuel Ravina en su 
estudio “Mármoles genoveses en Cádiz”17, y a él nos atenemos.

Al socaire del oro que venía de América y del comercio que se estable­
cía entre Cádiz y Génova, numerosas familias italianas se establecieron en 
nuestra capital, como medio de fomentar los negocios familiares. El grupo 
ligur, siguiendo la costumbre establecida ya por las restantes familias extran­
jeras, se agrupa también, presididas por cónsules y mayordomos que dirigí­
an y orientaban toda su actividad, y no sólo bajo el aspecto comercial. Así el 
grupo genovés decide construirse una capilla y, para ello, recurre a artistas 
nativos, muy posiblemente a los hermanos Juan Antonio y Andrea Andreoli, 
y ponen los medios para ello, de tal forma que la capilla ya estaba conclui­
da en 1671. El impacto de esa capilla fue tal, que ya todo el mundo se apre­
sura a enriquecer sus casas o capillas con portadas o retablos de mármol. Así 
surgió la idea de construir dos de las más hermosas obras que se hayan hecho 
jamás en Cádiz: la portada de la Catedral Vieja, y el retablo de Santo 
Domingo. La primera sería contratada en 167318, y la segunda diez años más 
tarde, en 168319- Siendo la relación entre una y otra tan grande que en ellas 
participaron los mismos contructores, escultores y, posiblemente, hasta el 
mismo proyectista. Lo que ha pasado es que habiéndose construido poste­
riormente otra catedral, no se tuvo mejor idea para enriquecerla que des­
montar la portada de la vieja, para aprovechar sus imágenes en la nueva, 
haciendo desaparecer no sólo uno de los mejores monumentos de Cádiz, 
sino también la posibilidad de comparar esa portada con el retablo de Santo 
Domingo.

Afortunadamente se conservan aun todas las imágenes de la antigua 
portada de Santa Cruz, y también sus cuatro columnas saloménicas, que se 
hallan aun semienterradas en el patio de la casa del obispo20. Estos restos, 
en unión de la somera descripción de Fray Gerónimo de la Concepción, 
que la vio montar en 168221, nos han permitido rehacer el proyecto primi-

16. Hipólito Sancho, El retablo..., art. cit., donde hace referencia al testamento de Dña. 
Felipa de Sopranis, del 29 de diciembre de 1682.

17. Manuel Ravina Martín, Mármoles..., ob. cit., págs. 596-597.
18. A.H.P. de Cádiz, Notaría 6 (Diego Felipe de Herreral), n. 1.145, fols. 823-826.
19- A.H.P. de Cádiz, Notaría 12 (Francisco del Solar), n. 2.358, fols. 791-793. La transcrip­

ción completa de este contrato puede verse al final de este trabajo.
20. Fray Vicente Díaz, O.P., De Frucos a Frugoni o la solución de un enigma, Diario de 

Cádiz, 9 de diciembre de 1999, pág. 4.
21. Fray Gerónimo de la Concepción, Emporio del Orbe, Cádiz Ilustrada, Amsterdam tbid. 

pág. 571: “Estriva toda sobre cuatro columnas salomónicas y rematando en medio punto buela 
al ayre sobre el convexo una Imagen de el Salvador, de estatura perfecta, debajo de la cual está 
otra de N. Patrón Santiago, a sus pies las armas de la Iglesia, a sus dos lados dos Patronos, San 
Servando y Germano y entre las columnas S. Pedro y S. Pablo. Vi colocar esta portada el año 
de 1682”. Otra descripción es la de Antonio Ponz, que la vio en 1791, pero es tan somera y des­
pectiva que se limita a la enumeración de sus imágenes, adviritiendo, eso sí, “que necesitaría 
corrección para ser buena”. Viaje de España, Madrid, 1947, pág. 1.568.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 347

El retablo de Santo Domingo, Cadiz 1691, según Fr. V. Díaz, O.P.



348 Vicente Díaz

tivo, pudiéndolo así comparado con el de Santo Domingo, que tampoco 
se conserva, y que igualmente hemos dibujado de nuevo.

1. Los promotores del retablo

Detrás de cada obra de arte siempre hay promotores y artistas, no siem­
pre conocidos. El retablo de Santo Domingo no fue una excepción.

Sin posibilidad de error, podemos afirmar que el principal promotor 
del retablo fue el ambiente social del Cádiz de finales del XVII, con su afán 
de lujo y de ostentación, del que se contagiaron hasta los ambientes ecle­
siásticos. Los hombres fueron meros ejecutores, y entre ellos sobresalen 
dos: Don Francisco Navarro, Almirante de la Flota y Caballero de la Orden 
de Santiago, y el prior de Santo Domingo, Fray Dionisio de Figueroa, hom­
bre emprendedor, al que se debe también la portada actual del Convento 
de Santo Domingo22.

Es de notar que el almirante es el que aparece en el contrato como 
único promotor, firmando e imponiendo condiciones; el segundo queda 
un tanto relegado, citándosele sólo para advertir que el proyecto se había 
realizado “a satisfación del Reverendo Padre Maestro Fray Dionisio de 
Figueroa”.

Evidentemente, el retablo se hacía “para mayor servicio de Dios nues­
tro Señor gloria y honrra suya y de su culto divino”, pero leyendo entre 
líneas se ve el deseo del Almirante de hacer algo grande y que redunde en 
su propia gloria —cosa que ciertamente ha conseguido—; de ahí el que se 
presente como único promotor del retablo y exclusivo responsable de su 
financiación, siendo así que el costo exorbitante de la obra sobrepasaba 
sus propias posibilidades económicas y constituyó una pesadila, no sólo 
para él, que tuvo que endeudarse23 24, sino también para la comunidad de 
Santo Domingo u, tardándose casi veinte años en pagar completamente la 
obra. Al fin y al cabo, los dominicos eran los responsables morales de la 
obra y los que garantizaban en último extremo el pago de la factura final,

22. En el friso de la portada del Convento de Santo Domingo hay una inscripción que 
dice: M. R. P. Maestro Fr. Dionisio de Figueroa yso esta portada. Año 1675.

23. Hipólito Sancho, El retablo... art. cit., pág. 8, nota n. 3, cita la cláusula 9.a del testa­
mento de Domingo de Munárriz, ante el notario Francisco del Solar, del 2 de agosto de 1700, 
que por su importanica reproducimos: “el otro (vale) de diez mil reales de poco más o menos 
que a pedimento suyo suplí y gasté de caudal mío en hacer los cimientos y poner el retablo y 
mármol de la Capilla mayor de Santo Domingo de esta ciudad que corrieron por mano de Juan 
Bernal maestro albañil vecino de ella”.

24. Sobre las dificultades económicas que hubo de pasar el Convento para construir igle­
sia y retablo puede verse Hipólito Sancho, La Sima. Virgen del Rosario..., págs. 86-121, y tam­
bién Manuel Ravina Martín, Mármoles..., págs. 602. El P. Labat se hace eco igualmente de ello. 
Cf. ob. cit., págs. 53.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 349

cosa que, por otra parte, se reconoce en el encabezamiento del contrato, 
como veremos a continuación.

2. El contrato para su construcción

Para el estudio del retablo hay que volver sobre el contrato original que 
dio paso a su construcción, deteniéndonos en dos de sus cláusulas, donde 
se concretan el objeto y extensión del mismo:

Utilizando la fórmula de rigor, el contrato indica en primer lugar las 
personas o entidades que se obligaban: El Almirante, el Convento de Santo 
Domingo y Andrea Andreoli, pasando a continuación a delimitar su obje­
to con las siguientes claúsulas:

“El dicho Almirante Don Francisco Navarro, para mayor servicio de 
Dios nuestro Señor, gloria y honra suya y de su culto divino, ha resuelto 
para su devoción el que a su costa se haga un retablo de mármoles para 
el altar mayor, capilla de Nuestra Señora del Rosario, sita en el convento 
del Señor Santo Domingo de esta ciudad”. Y también a esta otra: “Que el 
dicho Andrea Andreoli queda obligado que si falleciese desde luego obli­
ga a sus herederos y sucesores a que dentro de cuatro años primeros 
siguientes que han de correr y contarse desde el día que llegase a dicha 
ciudad de Carrara para donde a de hacer viaje de próximo fabricarán aca­
barán y perfisionarán el dicho retablo de mármoles y los bastidores de las 
dos puertas colaterales y un frontal de embutido curioso para el dicho altar 
mayor y capilla de nuestra Sra. del Rosario en conformidad de un dibujo 
de invención que de acuerdo de ambas partes lleva en su poder firmado, 
que se a hecho a satisfación del Reverendmo. Padre Maestro Fray Dionisio 
de Figueroa, prior actual del dicho convento del Señor Santo Domingo de 
esta ciudad y del dicho Almirante D. Francisco Navarro, y acabado que sea 
con toda la perfeción que corresponde a la del dibujo dará todas las pie­
dras del dicho retablo en piezas y embarcadas a su costa a bordo de los 
navios que estuvieren en aquella ocasión en los puertos de Génova o 
Livorno de partencia para éste de Cádiz donde lo remitirá en tres o cuatro 
ocasiones como lo fuese acabando y vendrá el dicho Andrea Andreoli per­
sonalmente a poner y colocar el retablo en el dicho altar mayor y capilla 
con las demás piezas citadas y todas conforme el dibujo...”.

Y todo ello por el precio de “nueve mil pesos de a ocho reales de plata 
cada uno con mas otros doscientos pesos por vía de guante y regalo en las 
partes y a los plazos que abajo irán declarados”25.

25. Contrato para la construcción del retablo. A.H.P., Notaría 12 (Francisco del Solar), n. 
2.358, folio 791.



350 Vicente Díaz

El párrafo ha sido largo, pero la cita vale la pena, ya que nos da infor­
mación inédita que deberíamos tener en cuenta en cualquier estudio serio 
sobre el retablo. En realidad, responde a las cuestiones que ya planteába­
mos desde el principio.

3. Artistas y artesanos

En el contrato firmado entre el Almirante y Andrea Andreoli hay un 
dato que ha pasado hasta ahora completamente inadvertido, siendo así que 
es de la máxima importancia, ya que alude indirectamente a un posible 
autor del proyecto del retablo. Se dice, y eso queremos ponerlo muy en 
relieve, que toda la obra del retablo, frontal del altar y puertas laterales 
incluidas, la realizaría Andreoli “en conformidad de un dibujo de invención 
que de acuerdo de ambas partes lleva en su poder firmado”. Y que si 
Andrea Andreoli faltase al cumplimiento de lo estipulado en el contrato, el 
Almirante y el Convento podrían “ajustar con otra cualquier persona dicho 
retablo de mármoles de la misma planta dibujo e inbensión que tiene en 
su poder el dicho artífice". Evidenciando con ello que se trataba del “pro­
yecto” que previamente se había hecho a satisfación del Reverendmo. 
Padro Maestro Fray Dionisio de Figueroa... y del dicho Almirante Don 
Francisco Navarro”, y del que el artista genovés no sería sino el mero eje­
cutor en mármol, justificando el título que él mismo se da de “maestro en 
arquitectura de mármoles” o “maestro en obras de jaspes”26, pero nunca ni 
el de arquitecto ni el de escultor. Cabe, pues, la posibilidad de que el tra­
bajo de los Andreoli fuese algo semejante al del moderno constructor que 
se compromete a hacer una obra según un “proyecto”, quedando libre para 
subcontratar los trabajos secundarios que creyese convenientes. Ello es ya 
evidente en cuanto se refiere a los escultores colaboradores, pero no en 
cuanto a un posible proyectista, cuestión ésta última ni debatida ni escla­
recida aún.

Varios indicios nos inducen a pensar en un posible autor del “dibujo”, 
independiente de los Andreoli:

a) El hecho de que el retablo no se asemeje en nada a las “máqui­
nas” que se montaban en las iglesias de la Liguria, y sí a los retablos 
andaluces, no ha pasado desapercibida, afirmando Baird que nuestro 
retablo está concebido según lo que él llama “Central Andalusian retable 
type”27, y que se repite en incontables casos en toda la región andaluza,

26. Manuel Ravina Martín, Mármoles..., ob. cit., pág. 598.
27. Josepi i A. Baird, The retables of Cádiz andJerez in the 17th and 18 th centuries, Anales 

del Instituto de Investigaciones Estéticas (Universidad de México) n. 26 (1957), págs. 39-49.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 351

indicando con eso ya que en su proyecto mucho tuvo que ver la mano 
de algún artista andaluz.

b) Por otra parte hemos indicado ya la dependencia que existe entre el 
retablo de los Genoveses de Santa Cruz, la portada de la misma iglesia, y el 
retablo de Santo Domingo e, incluso, pudiéramos añadir, con la portada de 
las Agustinas de Chiclana. Es más. Al concebir el retablo de Santo Domingo, 
su proyectista lo que hizo fue repetir esencialmente el mismo esquema de la 
portada de Santa Cruz, suplementándolo con un cuerpo más, coronado por 
su ático, y que, visiblemente, aparecen como superpuestos a la obra inferior, 
igualmente sobredimensionada en su desarrollo vertical, solucionando así el 
difícil problema de cubrir de mármoles todo el frontal de la iglesia, que, a pri­
mera vista, y vacío, aparecería con una altura desmesurada. Todo esto evi­
dencia artistas comunes, de los que ya conocemos a los Andreoli, Frugoni y 
Ponzanelli, y casi seguro,a un proyectista común para todos ellos.

c) Una pista de solución nos la ha proporcionado Leronzo Pérez del 
Campo, en Las Catedrales de Cádiz28, al afirmar que el proyecto de la por­
tada de la Iglesia de Santa Cruz fue debido a Juan González de Herrera, 
afirmación que no hemos tenido ocasión aun de verificar. Pero de ser eso 
así, posiblemente, Juan González de Herrera fue también el que proyectó 
el retablo de la iglesia de Santo Domingo.

d) Pero hay algo más, y es que Juan González de Herrera no era nin­
gún extraño en Santo Domingo, contratándose con él en 1666 la construc­
ción del desaparecido retablo del Dulce Nombre de Jesús29, y muy posi­
blemente, entre dicho año y 1671, montando la sillería y reja del Coro, que 
revelan la misma mano que los retablos de San Ignacio de Loyola y San 
Francisco Javier en la iglesia jesuita de Santiago, que sí están documen­
tados 30. Todo ello son sólo signos evidenciales, que no prueban quedan­
do la cuestión abierta y a la espera de que algún investigador afortunado 
halle el documento fehaciente.

e) Por último, y a título de curiosidad, podemos indicar que el maes­
tro albañil que hizo los cimientos y colocó el retablo fue Juan Bernal, veci­
no de Cádiz, y que por su trabajo cobró diez mil reales de vellón “poco 
mas o menos”, como afirma Domingo de Munarriz en la cláusula 9.a de su 
testamento31.

28. Lorenzo Pérez dei. Campo, Las Catedrales de Cádiz, pág. 9.
29. Eduardo Martín, Pbro. e Hipólito Sancho. Documentos para la historia artística de 

Cádiz y su región. Cuaderno I, pág. 19, donde transcribe el contrato para su construcción.
30. Enrique Hormigo Sánchez, Juan González de Herrera y su obra en la Iglesia de Santiago 

de Cádiz, Anales de la Real Academia de Bellas Artes de Cádiz, 1994, n. 12, págs. 121-129.
31. Hipólito Sancho, El retablo..., art. cit., pág. 8, nota n. 3.



352 Vicente Díaz

4. La arquitectura del retablo32

La problemática que se presentaba al intentar cubrir de mármoles el 
enorme espacio que dejaba libre la capilla mayor, se resuelve mediante 
unas bases arquitectónicas que conjugan perfectamente el verde de sus 
columnas con el colorido de los mosaicos, a base de mármoles negros, 
rojos y blancos. El conjunto es una obra grandiosa que impresiona, aun­
que ello lleve consigo el que muchos de sus detalles pasen desaperbidos.

Dentro de su grandiosidad, responde a los módulos del clásico retablo 
barroco andaluz, con banco, y dos pisos desiguales, coronados por ático; 
y todo ello desarrollado en tres calles, entre las que se abren los nichos 
para las imágenes.

El banco, donde se inician los basamentos que soportan a las colum­
nas y sirven al mismo tiempo de contrafuerte para todo el conjunto, es 
la ocasión para que el artista desarrolle todo un conjunto de relieves y 
mosáicos, entre los cuales destacan el perro portador de la antorcha que 
flamea al mundo, símbolo de Santo Domingo, y las grandes cartelas con 
el ramo de nardos, atributo también del santo. En su centro son de des­
tacar los mosaicos del frontal de la mesa de altar, y el sagrario-expositor, 
coronado por cúpula poligonal peraltada y flanqueado por roleos. Es de 
advertir también que en el momento de ser montado el altar sufrió una 
ligera modificación, suprimiéndose una de sus dos gradas, de la que aún 
quedan sus huellas a ambos lados, y suplimentándose la mesa de altar 
por el sencillo procedimiento de pasar a sus extremos los mosaicos late­
rales, que fueron sustituidos por mármoles de ocasión. A consecuencia 
de esa modificación el sagrario quedó un poco alto, siendo de difícil 
alcance.

En el primer nivel destacan sus grandes columnas salomónicas de már­
mol verde, con basas y capiteles compuestos de color blanco, y su enta­
blamento, interrumpido en el centro por un frontón curbo partido. Y, entre 
las columnas, las hornacinas de San Francisco de Asís y Santo Domingo de 
Guzmán, que se abren sobre grandes tarjas coronadas que enmarcan el 
escudo de la Orden y la estrella del fundador. Y en la calle central, el cama­
rín de la que es Reina y Señora del templo, la Santísima Virgen del Rosario, 
cuya imagen de factura moderna, sólo conserva de la antigua las manos y 
el Niño. El camarín tampoco es de la época del retablo, sino que se cons-

32. Resulta extraño que ningún autor se haya detenido en hacer una descripción artística 
del retablo, sin duda impresionados por la mala opinión que los autores neoclásicos tenían de 
él. Cfr. por ejemplo, Antonio Sane, Viaje en España, Madrid 1947, pág. 1566.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 353

truyó en 175533, sufriendo grandes reformas en 1952, después de haber 
sido casi destruido por la explosión del 47.

El frontón partido rompe la división entre los dos niveles, enmarcando 
un gran manifestador-baldaquino, que también se abre entre columnas 
salomónicas de menor tamaño, destacando su cúpula en forma de tiara 
semiesférica, bajo un arco que se desarrolla a modo de frontón curvo. 
Aunque el manifestador nunca fue utilizado como tal, ya que era inaccesi­
ble, recientemente ha recobrado su función, al menos de un modo simbó­
lico, mediante la figura alusiva de la custodia, que proviene de la puerta 
del sagrario, ahora desmontado.

En el nivel superior, donde encontramos las imágenes de Santo Tomás 
de Aquino y de Santa Catalina de Siena, se repite el mismo esquema, con 
la salvedad de que sus columnas terminan en frontones curvos, y que el 
entablemento se rompe en su parte central para dejar paso al gran relieve 
del Calvario, que se proyecta hacia el ático, donde se inicia tímidamente 
un tercer nivel, incluso con sus pilastras, capiteles y frontón partido. Como 
curiosidad hemos de destacar los dos Hermes que flanquean el Calvario, 
detalle clásico pagano, que, a pesar de su actitud orante, no se explica en 
un retablo andaluz sino por su procedencia italiana.

Mención especial merecen las imágenes, igualmente de mármol de 
Carrara, aunque camufladas por una capa de pintura que imita los hábitos 
dominicano y franciscano. En ellas está la clave para la identificación de 
sus autores, obligándonos ello a detenernos algo más en su estudio.

Merece la pena recordar el proceso por el que se llegó al descubri­
miento del nombre de los escultores que trabajaron para el retablo: En 
1927 Hipólito Sancho citaba por primera vez una supuesta inscripción 
que debería de hallarse en la base del Calvario, logrando transcribir en 
1930 su texto, que a la postre resultó erróneo34. Con todo, en base a esa 
inscripción, todas las imágenes del retablo fueron atribuidas al escultor 
Esteban Frucos, al que también se le asignaban las de las antiguas porta­
das de Santa Cruz.

Desde mi llegada a Cádiz, siempre tuve curiosidad por verificar esa ins­
cripción, presentándoseme la ocasión en los primeros días de octubre de 
1990, cuando, con la excusa de una limpieza general, pude montar un 
andamio por el que me encaramé hasta lo alto del retablo: Allí, en la base

33. Cfr. Hipólito Sancho, El retablo..., art. cit., pág. 8, nota n. 7, donde aporta interesantes 
detalles sobre la construcción del camarín. Fue inaugurado el 10 de agosto de 1755, predican­
do en esa ocasión Fray Nicolás Sánchez Cobano, del Convento de San Pablo de Sevilla, cuyo 
sermón se conserva impreso. El ejemplar que hemos consultado está en la Biblioteca Provincial 
de Cádiz, Legajo n.s 28.

34. Fray Vicente Díaz, O.P., El autor ele las imágenes del retablo de Santo Domingo, Diario 
de Cádiz, 7 de octubre de 1990, pág. 6.

23



354 Vicente Díaz

del Calvario, cubierta por una capa de polvo y de pintura, pero perfecta­
mente legible, estaba la inscripción, que decía:

Stephanvs Frvgonvs Carrariensis Fecit

Pero la inspección cuidadosa del retablo dio mucho más fruto del espe­
rado: había más inscripciones, éstas últimas totalmente ignoradas. Así, en 
la base de Santa Catalina de Siena, había otra:

Stephanvs Frugonis Carrariensis Fe.T

Y también al pie de San Francisco, pero ésta última tan mutilada, que 
de ella sólo quedaban restos de algunas letras, pero suficientes indicios 
para adivinar, más que leer, el nombre de Stephanus Frugonis35 36. Una vez 
fotografiadas y transcritas estas inscripciones ya no era posible sostener 
que el nombre del escultor fuese Frugos o Frucos, como se venía afir­
mando, sino que éste era evidentmente Esteban Frugoni  ̂ ¿Pero de donde 
provenía el error? Y me propuse averiguarlo.

Para ello inspecioné detenidamente los restos que quedaban de la anti­
gua portada de Santa Cruz, sus columnas, semienterradas en el patio de la 
casa del obispo, y sus imágenes, adornando ahora la catedral nueva. Es 
decir, todo lo que en Cádiz se le atribuía al tal Frucos. Y en la firma del 
San Pablo apareció la clave, al estar el nombre de Frugoni abreviado a la 
manera italiana: Frugo.S. De ahí a transcribir Frugos o Frucos solo había 
un paso, y el camino fácil de la repetición hizo el resto. En adelante, como 
ya he dicho en otra ocasión, hemos de olvidarnos del Frucos, para citar 
solo a Frugoni37.

Pero hay algo más, porque la confusión no fue de poca monta. Con un 
nombra falso, ajeno totalmente a Génova, y una obra concentrada en 
Cádiz, ningún estudio serio fue posible sobre la personalidad de este escul­
tor, que siempre fue ignorado por la historia del arte, Y, añadíamos, que 
ahora, con un nombre seguro y una obra bien documentada, era el 
momento de iniciar las investigaciones que arrojasen más luz sobre la per-

35. Las imágenes de San Francisco y Santo Domingo resultaron ser demasiado grandes 
para sus nichos respectivos, por lo que sus bases hubieron de ser desbastadas, mutilando así la 
firma de sus autores; por el contrario, las imágenes de Santo Tomás y Santa Catalina resultaron 
ser pequeñas, por lo que sus bases fueron suplementadas con escayola. Esta puede ser también 
la Causa de que la firma de Frugoni no aparezca en el Santo Tomas.

36. Cfr. Fray Vicente Díaz, en el mismo artículo citado en la nota n.° 34.
37. Fray Vicente Díaz, O.P., De Fruco a Frugoni, o la solución de un enigma, Diario de 

Cádiz, 9 de diciembre de 1990, pág. 4.



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 355

sonalidad de este buen artista, presagio que ya va camino de convertirse 
en realidad38 39.

Nos queda, finalmente, la imagen de Santo Domingo, sobre la que 
hemos tenido también que rectificar, y de manera aun más radical, ya que 
resultó ser nada menos que de Giacomo Antonio Ponzanelli, del que no 
se sospechaba siquiera que hubiera trabajado para el retablo de Santo 
Domingo.

A falta de mejores datos, y en base a la supuesta inscripción del 
Calvario, se venía afirmando que esta imagen pertenecía también a Esteban 
Frugoni. Con todo, la duda existía, ya que esta imagen era más airosa y de 
mejor factura que la de San Francisco, con la que forma pareja; y fue pre­
cisamente un hecho fortuito el que vino a revelarnos el error en que habí­
amos caído: La repisa de madera que se halla a los pies de la imagen de 
Santo Domingo había sufrido desperfectos a causa de un desgraciado acci­
dente. Quise hacer la reparación personalmente, y para ello hube de enca­
ramarme de nuevo al retablo que ya, limpio de polvo y con magnífica ilu­
minación había cambiado de aspecto. Así surgió la sorpresa. En el lateral 
izquierdo de la base de Santo Domingo, enfrentada a la pared de la horna­
cina, y en situación dificilísima de leer, había otra inscripción, hasta enton­
ces totalmente desconocida. Siendo la visión directa imposible, y la lateral 
muy difícil no hubo forma de hacer una fotografía, pero sí conseguí el 
buen calco de la firma que reproducimos ahora aquí. Dice textualmente:

(IACO) Bvs Ant.vs Ponzanellivs F

Advirtiendo que por rotura del mármol, faltan las primeras letras. Con 
todo, la interpretación es segura: “Jacobo Antonio Ponzanelli es un gran 
escultor genovés (1650-1734), discípulo de Filippo Parodi, con el que llegó, 
incluso, a emparentar, casándose con la mayor de sus hijas, María Agata. 
De él se conservan numerosas estatuas y bajorrelieves, tanto en España 
como en Italia. Y en Cádiz, en concreto, trabajó para la Casa de las 
Cadenas, en cuya torre existía también una inscripción con su nombre59, y

38. Recientemente se ha podido verificar la participación de Esteban Frugoni en el altar 
mayor de la iglesia de Santa Clara de Bogliasco, es la Liguria, confirmándose así que también 
este autor trabajó para iglesias italianas. Cfr. Fausta Franchini Guelfi, Santa María di Bogliasco, 
L'arredo ligneo e marmóreo, Documenti, Storia, Arte, Génova, 1944, pág. 57.

39. Cfr. César Pemán, Arquitectura barroca gaditana. Las casas de Don Diego de Barrios, 
en Archivo Español de Arte, tomo XXVIII, núm. 111, Año 1955, pág. 200. La inscripción se 
encontraba en la balaustrada de la torre, y, exactamente en el plinto “del pedestal central del 
lado mira a la fachada de la casa”. La referencia es demasiado precisa para no ser exacta. Con 
todo, la inscripción no aparece ahora ni en ese pedestal, ni en ninguno de los restantes, siendo 
muy posible que quedase oculta en 1985, al realizar el pavimento de la torre que cubrió de 
cemento la mayor parte de dicho “plinto”.



356 Vicente Díaz

para el Convento de Capuchinos, a donde envió desde Italia catorce bajo­
rrelieves y un Cristo para las estaciones del Vía Crucis40, de lo que tampo­
co se tenía noticia en Cádiz41.

Gracias a todas estas inscripciones quedan ya perfectamente identifica­
dos no sólo los autores de las imágenes del retablo de Santo Domingo, 
sino también las de la antigua portada de Santa Cruz, quedando ahora 
expedito el camino para que estudios posteriores arrojen más luz sobre el 
legado monumental en mármol que poseemos en Cádiz. Y con esta espe­
ranza terminamos.

40. “A Cadice mandò quattordici bassi rilievi esprimenti la Storia della Passione di Gesù 
Cristo, I quali colà son lacati, insieme con un’Immagine marmorea del Crocifìsso, lungo la stra­
da, che conduce alla Chiesa de “PP. Cappuccini". Raffaello Soprani, Vite de Pittori, Scultori, ed 
Architetti Genovesi, Genova 1768, pàg. 359.

41. Fray Vicente Díaz, O.P., El Vía Crucis de Ponzanelli, Diario de Cádiz, 4 de septiembre 
de 1994, pág. 4.



Contrato para la construcción del retablo 

de la iglesia de Ntra. Sra. del Rosario 

y Santo Domingo, de Cádiz

Obligación.
Almirante D. Francisco Navarro
Convento de Santo Domingo de Cádiz
contra
Andrés Andreola

En la ciudad de Cádiz a ocho dias del mes de Diciembre de mil seis­
cientos y ochenta y tres años ante mi el escribano publico y testigos infra- 
escritos parecieron Don Francisco Navarro Cavallero del horden de 
Santiago Almirante por su Magestad de la Armada de la Guardia de la 
Carrera de Indias vezino de esta ciudad de la una parte = Y dixeron que el 
dicho Almirante Don Francisco Navarro para mayor servicio de Dios 
Nuestro Señor gloria y onrra suya y de su culto divino a resuleto para su 
devoción el que a su costa se haga un retablo de marmoles para el altar 
mayor capilla de Nuestra Sra. del Rosario sita en el combento del Señor 
Santo Domingo de esta ciudad y lo tiene ajustado con el dicho Andrés 
Andreola en la forma y por el precio que adelante se dirá produciéndolo a 
instrumento publico para su mayor promesa y cumplimiento de mutuo 
acuerdo y conformidad lo otorgan con las condiciones siguientes.

Que el dicho Andre Andreola queda obligado que si falleziere desde 
luego obliga a sus herederos y suzesores a que dentro de cuatro años pri­
meros siguientes que han de correr y contarse desde el dia que llegase a 
dicha ciudad de Carrara para donde a de hacer viaje de próximo fabricaran 
acabaran y perfisionaran el dicho retablo de marmoles y los bastidores de 
las dos puertas colaterales y un frontal de embutido curios para el dicho 
altar mayor y capilla de Nuestra Sra. del Rosario en conformidad de un



358 Vicente Díaz

dibujo de invención que de acuerdo de ambas partes lleva en su poder fir­
mado que se a hecho a satisfacion del Reverendmo. Padre Maestro Fray 
Dionisio de Figueroa prior actual del dicho combento del Señor Santo 
Domingo de esta ciudad y del dicho Almirante Don Francisco Navarro y 
acavado que sea con toda la perfecion que conrresponde a la del dibujo 
dara todas las piedras del dicho retablo en piezas y embarcadas a su costa 
a bordo de los navios que estuviesen en aquella ocasión en los puertos de 
Genova o Livorno de partencia para este de Cádiz donde lo remitirá en tres 
o cuatro ocasiones como lo fuere acabando y vendrá el dicho Andrés 
Andreola personalmente a poner y colocar el retablo en el dicho altar 
mayor y capilla con las demas piezas zitadas y todas conforme el dibujo que 
si el susodicho se hallase a la sazón enfermo a de enviar en su lugar a otro 
artifice de toda satisafacion para que lo ejecute esto se entiende en todo lo 
tocante a su hacer y no en mas y si falleciese haran lo mismo los dichos sus 
herederos y sucesores y es condición que los riesgos de la mar desde el 
puerto donde se cargasen las piezas de dicho retablo y demas referidas 
hasta la bahia de esta ciudad han de correr y quedar del combento del 
Señor Santo Domingo y no por la del dicho Andrés Andreola a quien se le 
a de pagar por el dicho Almirante Don Francisco Navarro por el valor del 
dicho retablo y demas piezas expresadas y colocación de el nuebe mil 
pesos de a ocho reales de plata cada uno con mas otros doscientos pesos 
por via de guante y regalo en las partes y a los plazos que abasso irán 
declarados.

Que si durante el viaje en la conducion del dicho retablo hasta su colo­
cación se quebrase alguna pieza queda obligado el dicho Andrés Andreola 
y sus herederos y sucesores a componerla y ajustarla de forma que quede 
con toda perfección sin que por estar ya comprada pretendan mas cantidad 
que la de los dichos nuebe mil y doscientos pesos en que esta ajustado su 
valor y regalo.

Que los gastos de la conducion desde la bahia de esta ciudad hasta la 
iglesia del dicho Combento del Señor Santo Domingo an de ser entera­
mente por cuenta del dicho Almirante Don Francisco Navarro.

Que si el dicho Andrés Andreola o sus herederos y suzesores faltasen 
al cumplimiento de lo arriva capitulado a de poder el dicho Almirante Don 
Francisco Navarro del dicho Combento del Señor Santo Domingo de esta 
ciudad ajustar con otra cualquier persona dicho retablo de marmoles de la 
misma planta dibujo y imbencion que tiene en su poder el dicho artifice 
como también las demas piezas que ban declaradas y por el demas valor 
en que lo ajustasen se les a de poder apremiar al dicho Andrés Andreola y 
a los suyos y prontamente por las cantidades que hubiesen recibido a quen- 
ta con mas las costas daños e intereses que por la dicha ragon se causasen



El retablo de Santo Domingo de Cádiz 359

esto se entiende abonándosele el valor de las piezas que hubieren remiti­
do y tubiesen labradas todo ello en esta ciudad de Cádiz y a su fuero en 
virtud de esta escritura definido en el juramento del dicho Almirante o de 
la parte del dicho convento sin que se necesite de otra prueba ni justifica­
ción de que las reciben.

Que los refereidos nuebe mil y doscientos pesos en que queda ajusta­
do el valor del dicho retablo y demas piezas zitadas se obliga a pagarlos el 
dicho Almirante Don Francisco Navarro al dicho Andrés Andreola o a quien 
por el fuese parte legitima en esta manera = Quinientos pesos en esta ciu­
dad a Don Manuel Duran vezino de ella sin poder del dicho Andre 
Andreola ni otro intrumento alguno mas desta escritura por ser asi horden 
y voluntad suyas a los dias de fecha en cuatro meses o antes si antes se 
diese principio al despacho de los primeros galeones que an de haser viaje 
a las Indias provincia de la Tierra Firme a cargo de los géneros de Don 
Gonzalo Chacón = Dos mil quinientos pesos a la buelta del viaje de los 
dichos galeones a cualquiera puerto de España contando primero en esta 
ciudad por estimar autentico tener acavado el primero vaneo del dicho reta­
blo = Otros dos mil y quinientos pesos luego que conjuntamente estime­
mos tener fabricada labrada y pronta la mayor parte de dicha obra = Otros 
dos mil y quinientos pesos luego que el dicho Andrés Andreola este para 
salir de cualquiera de los dicho puertos de Genova o Livorno con el resto 
de dicho retablo y demas piezas declaradas para esta ciudad que dichas tres 
partidas importan siete mil y quinientos pesos los cuales a los plazos refe­
ridos el dicho Almirante Don Francisco Navarro queda obligado a pagarlos 
al dicho Andrés Andreola o a quienes su poder y causa ubiese puesto a su 
costa en la dicha ciudad de Genova y a su fuero = Y los un mil doscientos 
pesos restantes complemento a los nuebe mil y doscientos de esta obliga­
ción los a de pagar en esta ciudad en esta manera = Un mil pesos luego 
que ya llegado a esta bahia el retablo y demas piezas para que con ellos se 
vaya dando la satisfación de los fletes a costa del dicho Andrés Andreola 
conforme se fuesen recibiendo y entregando por los capitanes de los navios 
y lo que sobrase de los dichos mil pesos lo a de aver el dicho Andrés 
Andreola por quanto queda obligado a que si importaren mas cantidad lo 
pagara de sus bienes y los doscientos pesos restantes por via de regalo 
luego que aya puesto y colocado el dicho retablo y demas piezas en el 
dicho altar mayor y capilla de Ntra. Sra. del Rosario y por todas las dichas 
pagas cada una de ellas de lo que se le estuviere deviendo y costar de su 
cobranza se le a de apremiar al dicho Almirante Don Francisco Navarro en 
virtud de esta escritura y del juramento del dicho Andrés Andreola y su 
parte en que esta definido sin que se necesiten de otras pruebas suple­
mentarias.



360 Vicente Díaz

Y en la conformidad referida ambas partes cada una por lo que le toca 
y es de su cargo otorgan esta escritura con las dichas condiciones penas y 
gravámenes y a los dichos sus erederos y suzesores a las guardar y cumplir 
en todo y por todo como en ella se contiene y a la firmeza obligan el dicho 
Almirante sus bienes y hacienda y el dicho Andrés Andreola su persona y 
bienes y de los sullos ávidos y por aver dan poder cumplido a la justicia de 
su majestad para que a estos compelan y apremien como por sentencia 
pasada en cosa juzgada renunciando a todas las leyes fueros y derechos de 
su favor con la general en forma y el dicho Andre Andreola se somete 
expresamente a la justicia de esta cidad con renunciación de sus fueros y 
domicilio y de la ley “si combenerit de iurisdictione omnium iuditium” y 
ultimas pragmáticas de los fueros y asi lo otorgaron y firmaron en el regis­
tro siendo testigos Diego de Luque Obregon Bartolomé López y Joseph 
Barragan todos de Cádiz.

Francisco Navarro Andrea Andreola

Francisco del Solar, notario



La Provincia de Santa Cruz de Indias
hacia 1630

Ramón Hernández Martín, OP 
Salamanca

Introducción

El original de este escrito se encuentra en el Archivo General de La 
Orden de Prdicadores (AGOP), sito en el convento de Santa Sabina de 
Roma, en el Monte Aventino. Tiene esta signatura: XIV, lib. I. Dentro de este 
libro, lo que publicamos corresponde a las páginas 589-596; según la nume­
ración antigua, irregular, por folios, corresponde a los folios 296r-299v.

La publicación entre 1588 y 1607 de los Anales Eclesiásticos de César 
Baronio fue un estímulo para que las Órdenes religiosas se propusieran 
escribir la historia general documentada de sus institutos. Los Dominicos, 
por disposiciones de sus Capítulos Generales y Provinciales, y de sus altos 
mandos, comenzaron a solicitar documentación a los conventos para lograr 
ese objetivo. La petición de inventarios documentales y de informes siguió 
haciéndose a lo largo del siglo XVII y XVIII desde las Provincias y desde la 
Curia Romana.

Así se lograron llevar a cabo las obras y colecciones monumentales de 
la historia, de los escritores y de los documentos, que hoy tan afanosa­
mente consultamos. Lo que queda por hacer, sin embargo, es todavía 
muchísimo más.

El libro o volumen misceláneo, en que se encuentra el documento, que 
ahora publicamos, es una colección de escritos que tienen en su mayoría 
ese origen. Nuestro informe, como veremos enseguida, obedece a otra ini-



362 Ramón Hernández Martín

ciativa, pero por la similitud de su contenido vino a formar parte de este 
libro del Archivo General Dominicano.

El autor de esta carta-informe es el Padre fray Luis de San Miguel. Está 
datada en Avila con la fecha del 14 de abril de 1632. Lo escribe a petición 
del Maestro General de la Orden de Predicadores, el Reverendísimo Padre 
Maestro General fray Nicolás Ridolfi.

El Reverendísimo había escrito desde París al Padre Luis de San Miguel, 
pidiéndole una información amplia y detallada sobre el estado de la 
Provincia Dominicana de Santa Cruz de Indias a la que ese Padre pertene­
cía. El Padre Maestro General había recibido las Actas del último Capítulo 
de Provincia (de 1630). En ellas encontraba defectos notables de incuria en 
la redacción y de ignorancia o de no buena aplicación de la legislación 
dominicana. Además esas Actas reflejaban una situación defectuosa en el 
gobierno de aquella Provincia y de sus conventos, juntamente con unos 
comportamientos muy irregulares de algunos frailes.

El autor cumple muy bien su misión de información detallada y crítica 
o de señalización concreta de los defectos y de las virtudes. En toda su rela­
ción muestra un amor entrañable a esa Provincia de Santa Cruz, que es la 
suya. Ha tenido que marchar a España por escasez de salud y por cuestio­
nes graves de su familia. Su corazón sigue estando en aquellas tierras de 
América, y aspira a encontrarse pronto en condiciones de volver a ellas.

En este informe encontramos numerosos datos de gran interés para el 
conocimiento general de la Provincia de Santa Cruz de Indias, de sus con­
ventos y de sus frailes. Da explicación de las dificultades y anormalidades 
en el gobierno de la Provincia, con una vida de estricta pobreza, y de esca­
sísimos medios materiales y económicos. La Provincia comprende exten­
siones muy dilatadas de tierras, muy divididas y separadas por el mar, con 
una gran necesidad de clérigos y con una actividad apostólica vivísima y 
variadísima.

La falta de caminos y de medios de comunicación, y los muchos y gra­
ves peligros que es necasario pasar para atender a los fieles y llevar la fe a 
los carecen de ella, les hace llevar una vida heroica, de muchos sacrifios, 
que pronto comienzan a minar la salud de aquellos frailes, y dan como 
resultado una alta proporción de tempranas muertes.

Esto hace comprender los fallos que puede haber en la vida regular de 
algunos conventos y la situación anómala de algunos de sus hijos, que no 
aguantan tanta pobreza, tan gran actividad y sacrificio de cada jornada, y 
una peligrosidad tan continua y tan grave para la salud y para la vida.

la narración fiel de los hechos, en sí mismos duros y lamentables, va 
envuelta en una gran suavidad de lenguaje. Manifiesta un espíritu grande 
de verdadera fraternidad y comprensión para las situaciones poco ejempla-



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 363

res de las instituciones y de las personas, y trata de infundir esa misma com­
prensión e indulgencia en el Maestro General, a quien dirige su informe y 
en todos aquellos que puedan leerlo. Muestra una confianza amplia de sin­
cera piedad filial en el Padre Maestro de la Orden.

Esa confianza de hijo le hace esperar de su benévolo Padre que quiera 
disculpar a aquéllos de sus hermanos de la Provincia de Santa Cruz, que no 
se atreven a vivir con tanta estrechez y exigencia en la propia Provincia, y 
buscan en otras cierto refugio. El mismo se atreve a proponer unos modos 
suaves de atraerlos de nuevo a ella y de integrarlos en las muy variadas acti­
vidades conventuales y apostólicas.

Pide asimismo, y está seguro de alcanzarlo de Su Reverendísima 
Paternidad, comprensión para los fallos en la redacción de las Actas del 
Capítulo reciente de aquella Provincia, que obraban ya en poder del 
Maestro General y le habían proporcionado una impresión nada grata.

Retoma y apoya la petición que hace la Provincia en esas Actas respecto 
a la promoción de los estudios y concesión de los grados o títulos propios 
de la Orden. Esto, aparte de los méritos indudables de las personas que se 
nombran para su promoción, representaría una inyección tan merecida y, 
al mismo tiempo, tan necesaria de optimismo y de consuelo. Lograría tam­
bién con ello el Padre Maestro fomentar la confianza filial, dentro de aque­
llas lejanas tierras, cuyos frailes se consideran a veces como abandonados 
y olvidados de las supremas autoridades de la Orden de Santo Domingo, a 
la que con tanto sacrificio sirven.

Nos hace relación de todos sus conventos o casas: dónde se encuen­
tran, cuál es su título, casi siempre el numero aproximado de sus frailes, sus 
actividades y el prestigio o aceptación de que gozan ante las autoridades 
religiosas y civiles, y ante el mismo pueblo. ¿Qué más podíamos pedir en 
una carta-informe?

Nos dice que la Provincia de Santa Cruz de Indias tiene más de mil 
leguas de contorno y que consta de 11 conventos, de los que 6 son 
Prioratos y 5 son Vicarías, y que son en total unos 100 frailes. Usa siempre 
el nombre de convento en sentido amplio.

Los convento o casas se reparten de la siguiente forma:

1. En la Isla de La Española o de Santo Domingo:

Convento de Santo Domingo, en la ciudad de Santo Domingo. Tiene 40 
religiosos. Es el principal de la Provincia de Santa Cruz. Desarrolla una gran 
actividad de enseñanza y de predicación. Es universidad con facultades de 
Teología, Artes o Filosofía, Derecho Civil y Derecho Eclesiástico.



364 Ramón Hernández Martín

Hay también en esta ciudad un convento de religiosas dominicas con 
unas 50 monjas.

Convento de San Antonio de la ciudad de Monte Plata. Es una Vicaría, 
con 2 frailes dedicados al ministerio parroquial.

2. En la Isla de Puerto Rico:

Convento de Santo Tomás de Aquino de Puerto Rico. Tiene 12 religiosos. 
Convento de Santo Domingo de Portaceli, en la ciudad de San Germán. 

Es una Vicaría con 2 frailes.

3. En la Isla de La Margarita:

Convento de Nuestra Señora del Rosario, con una doctrina en 
Paraguachí. Tiene 6 frailes.

4. Tierra Firme, Venezuela:

Convento de San Jacinto, en la ciudad de Santiago de León, o de 
Caracas.

Convento de San Antonio de Padua, en Cumaná. Es una Vicaría, con 2 
frailes.

Convento de Nuestra Señora de La Candelaria, en la ciudad de Trujillo. 
Es una Vicaría con 3 religiosos.

Convento de Nuestra Señora de La Concepción, en Tucuyo. Es una 
Vicaría con 2 frailes.

5. En la Isla de Jamaica:

Convento de Nuestra Señora de los Remedios. Es una Vicaría con 4 reli­
giosos.

6. En la Isla de Cuba:

Convento de San Juan de Letrán en la ciudad de La Habana. Tiene 14 
frailes. Atiende, entre otras actividades y ministerios, las tres capellanías de 
las grandes fortificaciones o fortalezas de Mosso, Punta, y Fuerzavieja.



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 365

Para tener más enterado al Reverendísimo Padre Maestro del personal 
con que cuenta la Provincia de Santa Cruz de Indias le da un listado de los 
Padres más notables de ella. Éstos son sus nombres:

Alonso Calderón
Antonio Enríquez, exprovincial, Predicador General
Juan Cáncer, varias veces Prior
Alonso de Carvajal
Francisco Clavijo
Diego Sarmiento
Andrés de Herrera
Juan Sánchez, Provincial actual
Francisco Peraza.
Francisco de San Juan.

El propio autor de esta carta-informe deja caer en su narración algunos 
datos importantes para su biografía. “Tomé el hábito en La Habana”. 
“Profesé en el convento de Santo Domingo de La Española”. “El P. Alonso 
Calderón fue mi Lector de Artes y Teología”. “Fui Visitador y Vicario de la 
Provincia de Santa Cruz”. Agradece la prohijación a la Provincia de España. 
Es Procurador de la Provincia de Santa Cruz ante el Maestro de la Orden y 
ante el Rey. Cuida de los novicios en el convento de Santo Tomás de Ávila. 
Desea volver a su Provincia americana, si logra recuperar la salud.

Anotemos alguna observación más, de gran interés, que hace el autor 
en este informe.

Cree necesario establecer una casa de reforma, donde se guarden las 
Constituciones de la Orden de Predicadores con la máxima perfección posi­
ble. Propone que esa casa sea el convento de San Juan de Letrán. Da las 
razones, algunas curiosas de fauna regional, dignas de leerse. No duda que 
habrá frailes que se ofrecerán con gusto y da los nombres más apropiados 
para ponerla en marcha.

Advierte además que es necesario llevar a aquella Provincia religiosos 
de España, pues hace doce años que son muy pocos los que toman en ella 
el hábito.

Y finalmente un significativo elogio para aquellos hermanos suyos de 
la Provincia de Santa Cruz de India, ahora tan lejanos geográficamente: 
“estos (cien dominicos) están en suma paz con un corazón y un espíritu”; 
esto es “particular providencia de Dios, que tiene de aquella parte de su 
Iglesia, pues entre tantos trabajos y miserias conserva en paz y con gusto 
a los religiosos”.





Texto de la carta-informe

[AGOP XIV, lib. I]

[p. 589]

R. P. N. [Maestro General, Fray Nicolás Ridolfi]. Respondiendo a la 
de Vuestra Paternidad Reverendísima, escrita en París a IV de febrero 
en este año de 1632 con los despachos de la Provincia de Santa Cruz 
de Las Indias, en que se me manda dé noticias (por menor) del estado 
de aquella Provincia, digo Padre Nuestro Reverendísimo que tiene 
once conventos, seis prioratos i cinco vicariatos, en espacio de más de 
mil leguas de contorno.

El principal1 es el que está situado en la ziudad de Santo Domingo. 
Lo material dél es lo más lucido de la ziudad. Asisten 40 religiosos, 
algunos más o menos, según el tiempo. En este convento se lee una 
cathedrilla de grammatica, en que se entretienen algunos recién pro- 
fessos. Los novicios, a más de lo ordinario que se enseña en la Orden, 
para no olvidar la latinidad que traen del siglo y hacerse capaces para 
las ciencias que oien a su tiempo, i aunque en la ziudad ai Estudio 
General de grammatica, qual vez acude algún hijo de algún cavallero 
por medrar en modestia y recogimiento, a oír a este convento, donde 
ordinariamente se les pone religioso exemplar que enseñe, separando 
novicios de professos, i a veces suele ser motivo para traer a la Orden 
buenos sugetos, léense artes y dos leciones de Theulogía, escolástica y 
moral con sus conclusiones, conferencias i actos maiores muy lucidos.

Tiene (por bula particular) las mesmas preheminencias que la uni­
versidad de Alcalá en España y se gradúan en artes, theulogía, cánones 
y leyes, como en universidad, y tengo noticia en sus principios gra­
duaban en todas facultades. Tienen cuidado los muy Reverendos

1. En el margen: "Convento de Santo Domingo".



368 Ramón Hernández Martín

Padres Provinviales aia dos, tres o más predicadores lucidos, por aver 
allí Audiencia, y otros dos conventos graves de Señor San Francisco y 
de Nuestra Señora de la Merced. Pero el oráculo de toda la ciudad, 
Audiencia, Cabildo ecclesiástico i Arzobispo es aquel vonvento, tanto 
por sus letras quanto por su religión, quien los cathólicos reyes de 
España an favorecido con sus privilegios i exenciones.

Para sustentar estos 40 religiosos tienen algunas rentas y ganado 
bacuno, con que muy tasadamente pasa en materia de la comida. 
Visturario [sic] no se da en toda la Provincia a religioso sacerdote, mas 
danle la mitad de las missas: en este punto padecen mucho por la 
summa pobrera de toda la Provincia, donde no ai oro ni plata, sino es 
lo que en moneda viene de otras partes y viene muy poco, porque los 
fructos que de suio lleva la tierra, como son azúcar, cueros de toros i 
bacas, xengibre i caña fistola, tienen mui poco valor y menos tasa.

Para ir de un convento a otro, a los más se va por mar con eviden­
te peligro de la vida, i al religioso que asignan raras veces dan viático 
y pagan flete, por no poder, i ya de limosna ya como pueden pasan; 
donde reluce la obediencia, al peso del peligro, necesidad i experien­
cia, ya en proria cabeza ya en agena.

El Muy Reverendo Padre Provincial fray Adriano de Padilla, ante­
cesor del que acabó el año de 1630, murió ahogado [p. 590] visitando 
la Provincia. Muchos an salido a nado, otros se an visto cautivos, otros 
corridos de enemigos i padecer infinitos naufragios, cuia experiencia 
me enseña a decir esto. Las camas de casa de novicios son una manta 
o estera sobre una tabla.

En este convento de Santo Domingo ni en otros muchos de la 
Provincia comen pan de trigo, centeno o otro grano, sino unas rayces 
que llaman jorcas, como las batatas de España. Éstas, ralladas en rallo, 
parecen asserraduras de palo bastantemente húmedas para hager al 
fuego unas tortas tan grandes casi como adargas berberiscas y mui 
redondas, y es necesario tener agua en la mesa por el riesgo de ahogar­
se con algún bocado, según es áspero al passar, si se come solo. No tiene 
más sabor que a la vianda con que se applica. Este pan se llama cazabe.

Vino solamente sacerdotes i legos lo beben mui tasado, por ir de 
España y costar caro. El ordinario sustento, fuera de quaresma y vigi­
lias, es carne de vaca, por no aver comodidad de pescado para lo res­
tante del año, y para este tiempo cuesta mucho trabajo y dinero. 
Tanvién pienso por estas ragones ay dispensación particular.

El calor de la tierra es tan intolerable que no se puede vestir lana a 
las carnes. Usan los religiosos, cuia salud les ayuda, lienzo gruesíssi- 
mo, i otros, menos sanos, más delgado.



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 369

En esta ziudad ai un convento de religiosas de la Orden; a avido, 
hasta aora tres años, 80, pocas más o menos, i en el Capítulo de Tolosa 
se restringieron a 50 por la pobreza grande que padecen, i no pueden 
dar ávito asta que queden en el tal número, con que padecen las reli­
giosas lo que no es para escrito de pobreza.

En mi tiempo venían los novicios a professar al convento de Santo 
Domingo, como vine yo desde La Habana, donde tomé el ávito, aun­
que antiguamente en Puerto Rico se hacía professión, i oy allí i en La 
Habana.

La tierra adentro2, 14 leguas de Santo Domingo ai otra ciudad, que 
en tiempos pasados estaba fundada junto al mar a la parte del septen­
trión, en opuesto de la ziudad de Santo Domingo, que está al mediodía 
(i la longitud de la isla de levante a poniente tiene 250 leguas, algunas 
menos). En su primera fundación fue muy rica por el trato, pero llegó 
a tenerle doble con España, y liso con hereges de Inglaterra y Olanda, 
y así fue necesario retirar sus moradores al corazón de la tierra, con 
que quedaron destruidos.

Teníamos allí un lucidissimo convento con gran número de religio­
sos i mui buenas rentas; con este paso se a quedado con sólo un pre­
dicador por creación (que suele ser cura del lugar) i un compañero. El 
convento es del título de San Antonio . Está oy la ciudad que llaman 
Monte de Plata (nombre de su primera población i de otro lugar que se 
le incorporó) un gran monte de miseria y soledad.

Acia el naciente del sol de esta isla3, ai otra que se llama de Puerto 
Rico, mui pobre y oy más por entrada de piratas i malos temporales. 
Tendrá 50, o 60 leguas, en cuia ciudad principal del mesmo nombre ai 
sólo un convento i éste de la Orden, del título de Santo Thomás de 
Aquino, con 12 religiosos. Ziudad, obispado, cavildo y gobernador tie­
nen a los religiosos de aquel convento (tanto por serlo quanto por 
único consuelo suio en trabajos) en grande veneración i estima.

En la costa acia el mar, que mira a la isla de Santo Domingo, en 
opuesto de Puerto Rico, ai un lugar que se llama San Germán. Aquí ai 
un solo convento de la Orden, de título Santo Domingo de Portaceli 
con Vicario y Compañero.

Más al naciente del sol4 está otra isla de 30 leguas. Llámase La 
Margarita, donde antiguamente era la rica pesca de perlas, aunque 
aquí ai convento de Señor San Francisco, el de la Orden de asta seis 
religiosos con Prior y Predicador, de título de Nuestra Señora del

2. En el margen: "San Antonio de Monte de Plata".
3. En el Margen: “Santo Tomás de Aquino de Puerto Rico".
4. En el margen: "Nuestra Señora deí Rosario de La Margarita”.

24



370 Ramón Hernández Martín

Rosario es de quien más caso se hace. Aquí tiene la Orden, dos leguas 
de la ciudad, una doctrina en un sitio llamado Paraguachí; áblase cas­
tellano imperfectamente i esta sola doctrina tiene la Provincia; si no la 
a dejado, se la an quitado de poco tiempo a esta parte.

A un lado de esta isla acia el mediodía5 está la costa de Tierra Firme 
(continuada con toda la América), donde está la ciudad de Cumaná, 
distante de la isla camino de un día (en el parage de las salinas de 
Araia). En esta ciudad ai otro convento de la Orden de título de San 
Antonio de Padua, con Vicario y Compañero.

La costa abajo hacia el poniente 6 y casi en frente de la isla 
Española, en la ciudad de Sanctiago de León, cuatro leguas del puerto 
está [p. 591] el convento de San Jacintho de la calidad que en las actas 
se a hecho mención para su erección en Priorato. Aunque aquí ay un 
muy lucido convento de San Francisco, obispo, ziudad y governador 
hacen al de la Orden singular favor i estima.

La tierra adentro7 ay otras dos vicarías. En la ciudad de Truxillo, 
del título de Nuestra Señora de La Candelaria; ai Vicario y, quando 
mucho, dos compañeros. En Tucuyo, del título de Nuestra Señora de 
La Concepción, con Vicario y compañero, cosa muy tenue.

Para pasar a estas Vicarías por tierra, se pasa por indios de guerra, 
con peligro de la vida, o de perderla en los despoblados en manos de 
tygueres [sic] feropíssimos.

Más al poniente de esta costa8 i algo acia el septentrión está otra 
isla pequeña. Llámase Xamaica. Con sola una población ai un conven­
to de la Orden. Es Vicaría, la mejor de la Provincia, de título de Nuestra 
Señora de los Remedios. Puede sustentar 6 religiosos, aunque de ordi­
nario tiene tres o quatro. Siendo yo allí Visitador y Vicario tuve 8. Es 
de mucha importancia para la doctrina evangélica, porque los Padres 
de San Francisco raras veces tienen allí predicador. Abad maior, ciu­
dad y governador nos favorecen mucho.

Adelante de esta isla9 y más al septentrión está la isla de Cuba de 
300 leguas de larga, y por parte tan estrecha que tiene sólo 12 leguas. 
Esta isla tiene algunas poblaciones considerables, y la más importante 
es la de La Habana, por el paso de los galeones de la plata, donde ay 
religiosos de San Francisco, San Agustín i de la Orden. Con el favor de 
Dios, protección de Nuestro Padre Santo Domingo i cuidado de los

5. En el margen: "San Antonio de Padua de Cumaná".
6. En el margen: San Jacintho de Caracas".
7. En el margen: "Nuestra Señora de La Candelaria en Truxillo; Nuestra Señora de 

La Concepción en Tucuio”.
8. En el margen: "Nuestra Señora de los Remedios de Xamaica".
9. En el margen: "San Juan de Letrán de La Habana".



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 òli

Muy Reverendos Padres Provinciales ai en el de San Juan de Letrán 
(que así se llama el de la Orden) aventajados Padres i confesor de casos 
de conciencia. Los que acaban de ser Provinciales estiman este 
Priorato.

Tiene allí la Orden 3 capellanías coladas por Su Magestad en los 
tres castillos del Mosso, Punta y Fuerzavieja, i quando salen soldados 
a corso en vusca de algún pirata hereje van religiosos de la Orden por 
capellanes, de suerte que en todo sirven a Dios i al Rey i a la Orden. 
Tiene este convento 12, o 14 religiosos. Está en el mejor sitio de la ziu- 
dad i en maior estima de obispo, governador y ciudad.

Quantos religiosos ai en aquella Provincia, si no es uno o dos, todos 
son hijos de ella, porque los que fueron de España me parece abrá 40 
años, poco más o menos, se an acabado. Y así tiene tres cosas que no 
tiene ninguna Provincia de Las Indias. La primera, ser pobrísima. 
La segunda, no tener doctrinas ni necesidad de aprender lenguas ni 
idioma particular, por averse acabado los indios de estas islas en casti­
go del rigor que usaron con ellos los primeros descubridores, siendo 
así que los contaba a millones, y las doctrinas que tenía en Tierra 
Firme, donde ay indios, las dejó la Provincia, por ser de maior pesa­
dumbre con los ordinarios que de importancia. Por estar en ocasión de 
recevir mil vejaciones como oy las reciven en el Perú, Nueba España y 
demás Provincias, los religiosos doctrineros, haciéndoles los obispos 
informaciones con ocasión de visitarlos, por lo que tienen de curas, 
con descrédito del ávito por el odio i enemiga (si así se puede decir) 
que naturalmente nos tienen.

Y si mi tosco parecer se admitiera, en esta parte dejara todos los 
intereses del mundo por gozar de mis privilegios y usara del de men­
dicante, pidiendo limosna, i me tuviera por más honrado que lleno de 
riquezas, visitado de un clérigo desaficionado, a quien las justicias 
seglares favorecen en todo con violencia por algunas cédulas que en su 
favor a enviado el Consejo de Indias mal informado de los interesados. 
Es lastimosa cosa, Reverendísimo Padre, lo que en esta parte pasa. 
Parece tenía presentes estos tiempos el Muy Reverendo Padre 
Provincial, quando en aquéllos hizo tal dejación qua ia a algunos años.

Tiene esta Provincia algunos sugetos de importancia, como son el 
Muy Reverendo Padre fray Juan Sánchez Provincial que oy es 
Calificador del Santo Officio de la Inquisición, a quien Vuestra 
Paternidad Reverendísima honró con el grado de Presentado por la 
Provincia i que a petición mía alcanpó en Roma el [de] Diffinidor de 
Chiapa, de quien tuve por cierto ubiera informado a Vuestra 
Paternidad Reverendísima. Este Padre es hijo de Puerto Rico. Estudió



372 Ramón Hernández Martín

en la Provincia de Andalucía. Salió muy aprovechado en la predica­
ción. Es de los más bien oydos en aquellas partes. Hombre de buena 
cabeqa para gobierno, a sido Prior de Puerto Rico, dos veces de La 
Habana y dos de Santo Domingo, i en todos a fabricado i aumentado 
los conventos.

[p. 592] El Muy Reverendo Padre fray Antonio Enríquez, Provincial 
que fue, es de gente nobilíssima, hijo del convento de Santo Domingo. 
Estudió en Andalucía. Salió muy gran predicador, de sufficiencia. É 
enviado en dos ocasiones a Vuestra Paternidad Reverendísima un tes­
timonio muy auctorizado, i, aunque no a leído artes, a leído quatro 
años Theulogía Moral en Santo Domingo. A sido Predicador General 
con general aplauso, Prior veces, Visitador, Vicario General y 
Provincial. No le expusieron para Maestro en este Capítulo inmediato. 
Pudieran cierto, y merece su buena persona qualquier honor que 
Vuestra Paternidad Reverendísima le haga por las raqones dichas.

El Reverendo Padre Presentado fray Juan Cáncer, a quien en la 
confirmación en el convento de Caracas, que Vuestra Paternidad 
Reverendísima envía, honra con justo título. Es hijo de Puerto Rico. 
Estudió en Andalucía. A sido Prior muchas veces. Es mui grave, vir­
tuoso i exemplar religioso, quitado de pretensiones, tanto que, al des­
pedirme en mi partida, me pidió le enviase licencia para no acceptar 
Prioratos ni officios. Es muy obediente, y no digo mucho, que pudiera, 
por no alargarme en ésta.

El Reverendo Padre Presentado fray Alonso Calderón fue mi Lector 
de Arte i Theulugía. Estudió en la Provincia de España. Es hijo del con­
vento de Santo Domingo. Va expuesto en estas en estas últimas Actas 
para Maestro. A sacado algunos discípulos religiosos i seglares bastan­
te aprovechados.

El Muy Reverendo Padre Presentado fray Alonso de Carvajal, que 
en las mesmas Actas va expuesto para Maestro, le sucedió en la lec­
ción. Es hijo del convento de Santo Domingo, de gente noble de la ciu­
dad. Estudió en Andalucía. Remítome a las Actas.

El Padre fray Francisco Clavijo, hijo del mesmo convento a leído 
Artes i sido Maestro de Estudiantes en Santo Domingo. Estudió en 
Nueva España. Tiene bastante caudal. Va expuesto en las Actas para 
Presentado.

El P. fray Diego Sarmiento, hijo de Caracas, estudió en Andalucía. 
Tengo noticias es gran predicador y buen ingenio. Va expuesto para 
Presentado, aunque no a leído artes.

El Padre fray Francisco de San Juan, hijo de Caracas, estudió en 
Guatemala. Es muy buen religioso. Va expuesto para Presentado.



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 373

El Reverendo Padre fray Andrés De Herrera, Prior de Monte de 
Plata, hijo de Santo Domingo, estudió allí.

El Padre fray Francisco de Peraza, hijo de Puerto Rico, donde oi 
vive, con opinión de santo en toda la ziudad, es varón de singular vir­
tud, humilíssimo.

Otros Padres ai de exemplar vida y virtud señalada, de quien por no 
ser prolijo, no hago mención. Sólo digo que en aquella pobre Provincia 
se crían como verdaderos hijos de nuestro Padre Santo Domingo en 
pobrera supperior y supperior obediencia, cosas que parecen para ser 
en Indias increíbles. Y, aunque la Provincia es de tanto trabajo como 
aquí refiero, el maior que tiene es, viéndose madre y primera de las 
demás de aquel Nuevo Mundo, verse por su pobrera sin nombre, sin 
lustre, i menospreciada en la voz de los que no la conocen. Tenga los 
aprecios de Dios y de Vuestra Paternidad Reverendísima, que son los 
que más le importan y por los que más anhelan.

El cuidado de los Muy Reverendos Padres Provinciales es grandís- 
simo en sus visitas, i en poner predicadores en todos los conventos, y 
religiosos que en púlpito y en confissionario [sic] acudan al consuelo 
de las almas. Y se hace esto con tanta puntualidad que, a faltar los 
tales, faltara la reforma de muchos vicios, porque la tierra de suio es 
deliciosa. Y es para alabar a Dios ver la autoridad y gravedad de los 
officios divinos, en particular en el convento de Santo Domingo, donde 
se cantan y reqan con notable devoción. Donde se conoce e aiuda con 
particular asistencia [el] Santo Sacramento por la intercessión del 
Santíssimo Rosario de Nuestra Señora, cuia fiesta natal con octaba 
(sin encarecimiento) es de las más solemnes del Orbe, y por la de 
Nuestro Padre Santo Domingo, Patrón de toda la isla, ciudad y cathe- 
dral, y de aquellos santos primeros fundadores, que tanto les costó con 
ser tanta la pobrera de la Provincia, i que cada día a ido a más, an pro­
curado siempre los Muy Reverendos Padres Provinciales satisfacer a 
las contribuciones lo mejor que se a podido.

Si los galeones llegan antes que parta el muy Reverendo Padre 
Provincial de Terra [sic] Santa, así me llegan unos maravedís que espe­
ro de Sevilla. Se los entregaré al punto, o a la persona que se me orde­
nare, que es muy justa deuda i no tengo otra cosa en cuidado. Ya tengo 
despachado a Santo Domingo lo que Vuestra Paternidad Reverendísi­
ma me envió, i los defectos de las Actas, para que los adviertan, 
enmienden y respondan.

Al fin de ésta responderé a ellos en quanto mi corto caudal alcanqa. 
Y, porque, a bien despachar, en más de un año no puede venir res­
puesta, i será contingente que en más de dos, porque anda el Provincial



374 Ramón Hernández Martín

por mar visitando la Provincia, y suelen no alcanzarle cartas de España 
asta el Capítulo.

Attendiendo, pues, Reverendísimo Padre Nuestro, a la penuria de 
la Provincia, al inconveniente de la tardanza en responder i a que obra­
ron en las Actas sin malicia, en quanto yo alcanzo, pido con toda 
humildad [p. 593] por Jesuchristo aliente Vuestra Paternidad 
Reverendísima aquellos estudios, aiude aquella obediencia, socorra 
aquella pobreza y alivie aquellos trabajos, que todo esto se hará 
enviando los grados que piden.

Fixándoles número cierto de graduandos, 4 Maestros, 8 
Presentados, será para toda la Provincia de grandíssimo consuelo; ten­
drán a Vuestra Paternidad Reverendísima por único Padre i amparo, 
sus leies, doctrina i advertencias por norma para adelante, y confir­
mando lo restante de las Actas, y dejando lo que a Vuestra Paternidad 
Reverendísima le pareciere, por mal dispuesto e inadvertido.

Puesto de rodillas a los pies de Vuestra Paternidad Reverendísima, 
lo pido con todo reconocimiento y humildad, poniendo los ojos de 
misericordia en que cien religiosos, pocos más o menos, que tiene 
aquella Provincia (quando en las demás, por particulares pretensiones, 
se suelen estar abrasando, divididos en bandos) éstos están en summa 
paz con un corazón i un espíritu: particular providencia de Dios que 
tiene de aquella parte de su Iglesia, pues entre tantos trabajos i mise­
rias conserva en paz y con gusto a los religiosos que están esperando 
el colmo de sus consuelos de esa mano liveral.

Y, si ay lugar, Reverendísimo Padre Nuestro, de honrar las letras, 
gobierno y partes de los dos Muy Reverendos Padres Provinciales, pre­
sente y pasado, Fray Juan Sánchez y Fray Antonio Enríquez, será cali­
ficar dos sugetos Padres de aquella Provincia, para que con maior cali­
ficación se haga estima del ávito en sus personas, para con las demás 
religiones y ciudades. Pues son oy los primeros de aquella Provincia i 
los que an trabajado para que no caiga el esplendor de la religión de 
aquellas partes.

Ea, Padre Nuestro Reverendísimo. Pues en toda la Orden donde ay 
noticia de Vuestra Paternidad Reverendísima, antes i después de 
General, conocen sus entrañas de piedad y misericordia, experimente 
estas virtudes la Provincia de Santa Cruz, la primera de Las Indias y 
madre de las más de aquel Nuevo Mundo. Que, si las otras, sicut nove- 
llae olivarum, están más lucidas por el oro y riquezas que las cupo en 
suerte, ésta, sicut oliva fructífera, en los trabajos, pobreza y religión 
tiene el lucimiento posible. Y verá Vuestra Paternidad Reverendísima 
a aquellos sus hijos más advertidos i con nuebos favores reconocidos.



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 375

Lo que oy me parece necesario en la Provincia, para mayor aumen­
to suio, es que se le ponga una casa de reforma, donde se guarde la 
constitución con el rigor posible, i para esto ninguna más a propósito 
que la de San Juan de Letrán de La Habana, por la comodidad del pes­
cado y de unas tortugas casi como carneros en la quantidad de la 
carne, sustento muy ordinario de la tierra, y por la comodidad del pan 
que se trae de Nueva España con facilidad abrá sugetos que abracen 
esto con gusto, para cuio principio son muy a propósito el Reverendo 
Padre Presentado fray Juan Cáncer, el Padre fray Francisco Peraqa y 
Padre fray Rodrigo de Córdova, i otros.

Este convento, por estar al paso de tantos religiosos, como de todas 
las Provincias de Las Indias vienen a España, es el ojo de aquélla, i vién­
dole así nuestros religiosos, como los de otras Religiones, con tal lustre, 
será de grande edificación i crédito de la Orden. También me parece 
necesario enviar religiosos de España, porque de doce años a esta parte 
son muy pocos los que an tomado el ávito en aquella Provincia.

Asimesmo [sic] me parece que Vuestra Paternidad Reverendísima 
escriva al Provincial que es, o por tiempo fuere, recoja todos los reli­
giosos que, ausentes de allí, viven en otras Provincias de Las Indias o 
España, excepto los que estuvieren con el beneplácito de Vuestra 
Paternidad Reverendísima. Porque muchos se han dejado llevar de par­
ticulares dictámenes, si no digamos de propia commodidad, ésta se les 
puede prometer, prometiéndoles premios i honrras en esta Provincia, 
mandando a los Muy Reverendos Padres Provinciales que los tienen o 
a otros qualesquier prelados, con graves penas y con auctoridad apos­
tólica, los hagan volver a la suia, y al de la Provincia de Santa Cruz los 
reciva y trate charitativamente i honrre según sus merecimientos.

Algunos de éstos salieron con licencia limitada, otros sin ella, y ni 
unos ni otros an buelto, ni ay esperanzas de bolber. De los que tengo 
noticias son: los Padres fray Félix de Alcocer,fray Agustín de Fonseca, 
fray Francisco Velázquez, fray Antonio Enrríquez, fray Jacintho de 
Ybarra, fray Francisco de Maiorga, fray Bernardo Román, fray Pedro 
Ximénez, i otros de cuios nombres y otros de cuios nombres [sic; repe­
tido] no puedo hacer memoria. Para el demás gobierno las Actas me 
parece dar alguna luz, y, por no cansar, no me alargo.

Guarde Dios a Vuestra Paternidad Reverendísima por la merced 
que me hace con la bendición que da a mi prohijación, y prometo 
que, si me hallara en aquellas partes con la salud que en España, 
fuera a servir a mi primera madre, a quien como a tal amo i estimo. 
I pienso la sirvo más desde aquí en despachos con Vuestra 
Paternidad Reverendísima y con el Rey [p. 594] que si me tuvieran



376 Ramón Hernández Martín

allá, siendo así que puedo decir con verdad la e servido allí i aquí 
tanto como el que más.

Y saven muy bien en la Provincia cuán sin interés e venido a 
España por su Procurador General, de que pudiera oy hacer demos­
tración, i en quanto e hecho i oi hago sólo me muebe el amor de hijo. 
Recívalo Dios, por quien lo hago. Tanvién me detiene en España una 
hermana viuda, necesitada, con cuio amparo tendrá alguna siguridad 
[sic] su remedio i el de otros parientes pobres, en que debe tener lugar 
la piedad natural.

Lo de las Actas, que Vuestra Paternidad Reverendísima vio de 
aquella su Provincia, en lo más que se pone óbice, an tenido antece­
dentemente. No sé el motivo. Por falta de reparo no an avisado a la 
Provincia, i, aunque an llegado a ojos de los superiores, an pasado sin 
emendar. I con buena fee [sic] de aquí adelante será norma el aviso y 
reparo de Vuestra Paternidad Reverendísima, que a sido como de 
quien está en todas materias con comprensión, a que deben estar agra­
decidos, tanto por esto quanto por la suavidad del castigo. Pues pudie­
ra ser en lo más importante, no confirmándoles el Provincial, acción 
piadosa para con hijos dóciles, i que admitirán la corrección, i respon­
derán a su tiempo a todo. I, en tanto, movido del conocimiento que 
tengo i con mi corto caudal alcanqo, diré lo que siento, sugetándome 
en todo a la corrección de Vuestra Paternidad Reverendísima.

Circa Capitulum Provinciae Sanctae Crucis 1630 in conventu 
Sancti Dominici Insulae Hispaniolae [p. 594, col. a (divide ahora la 
página en dos columnas)].

N° Io Secundum Constitutionem, cap. de gravi culpa, § 1. 1. videtur 
Patres diffinitores talem habere auctoritatem in suo diffinitorio, et in 
glos. secundum declarationem Tolosae factam 1328 et Coloniae 1473, 
caeterum meo videri hoc in suo faciunt pleno diffinitorio ad evitandos 
omnes scrupulos circa sibi subditos, nisi nominatim damnatos ad poe- 
nam gravioris culpae propter sua scelera.

Sed propter illos, qui ex alienis Provinciis adventantes vel ex pro- 
pria ad eam redeuntes aliquo gravamine impediti sint ignoto, ad eos 
avilitandum ad officia consequenda. Et hoc non solum in his actis sed 
in aliis quam plurimis factum est, ut videre est in antecedentibus, quo­
rum exemplaria fideliter translata adhuc in mea retineo potestate.

N° 2o Hac gratia voluit diffinitorium graduatos gaudere eo quod 
paucissimi sunt et ex ipsis in diffinitorio ordinarie assumuntur in hac- 
que parte ordinationem actuum antecedentium sequuti sunt et quasi 
in consuetudinem redactam.



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 òli

N° 3° Loquitur Diffinitorium de fugitivis absque licentia ulla, et, 
ut caeteri rémanentes, hoc pessimo exemplo commoti, id non faciant 
neque ad tempus aliquod breve. Saepe enim contingit in praefata 
Provincia ut fratres aliqui fugam caperent, simulantes Provinciales 
nuper electos, nisi rectis oculis ipsos inspicere hacque simulata 
causa, suam vestientes inconstantiam, peragrant ad alias Provincias 
vel extraneas terras et postmodum revertuntur ad Provinciam, cum 
certiores fiunt de Provinciali electo, quem suspicantur mitius actu- 
rum cum ipsis.

N° 4° Hanc ordinationem fecerunt, ut timidi, qui sine licentia fuge- 
runt, quam citius redeant, consecuta venia, et ut cognoscant quod, si 
resipiscant, nisi esse ipsos severe puniendos propter suam fugam.

N° 5° Hoc in usum bona fide (et nescio an in hac parte aliquo gau- 
deant privilegio) habent ab annis quam plurimis, ut videre est in actis 
aliorum capitulorum eiusdem Provinciae, nec hoc malicia fecerunt nec 
ab aliquo Reverendissimo Magistro Generali, qui eas inspexit, repre- 
hensi sunt.

[p. 594, col. b] Quoad absolutiones

N° 1° Absolvunt omnes et singulos fratres a quibuscunque poeni- 
tentiis, etiam gravions culpae et omnes habilitant ad quaecunque offi­
cia Ordinis et dignitates.

In primis ista absolutio omnium in genere videtur valde imprudens et 
temerarie facta. Praeterea diffinitores Capituli Generalis habent faculta- 
tem singuli absolvendi unum tantum a poena gravions culpae secundum 
nostras Constitutiones. Quomodo ergo diffinitores Capituli Provincialis 
assumunt et arrogant sibi facultatem absolvendi omnes et singulos?

Quoad ordinationes

N° 2° Eximunt a sequela chori graduatos, magistrum Enrriquez et 
omnes diffinitores qui sunt vel fuerunt [mal estado de conservación].

Haec ordinatio est contra Constitutiones et Capitula Generalia, 
quae, quoad sequelam chori, nullum excipiunt, praeter lectores et pra- 
edicatores actuales, etsi aliquos, ut graduatos, eximiant ab hebdomaria.

N° 3° Ordinant quod, qui fugiunt ad extraneas Provincias, sint 
inhabiles ad quaecumque officia et dignitates, et privati voce activa et 
passiva.

Aeque declarant si hoc sit intelligendum de his qui confugiunt cum 
licentia vel absque licentia.



378 Ramón Hernández Martín

N° 4° Item subiungunt quod his qui in alienis Provinciis commo- 
rantur, si redierint infra annum, remittunt omnes poenas, alias volunt 
quod suiaceant istis poenis.

In hoc etiam confuse et indistincte loquuntur, cum possit contin­
gere quod aliquis cum debita licentia filius illius Provinciae maneat 
modo in alia Provincia, et durum valde et iniquum videtur, si redierit 
transacto anno, quod debeat subiacere alienae poenae.

Quoad acceptationes

N° 5° Acceptant Ordinationem Tolosae factam de Octava Solemni 
Sancti Thomae.

Non est Capituli Provincialis acceptare ordinationes Capituli 
Generalis, sed illas denuntiare, et earum executionem curare. Et ita 
hoc debebat inserire inter denuntiationes.

Item acceptant litteras nostri praedecesoris, quae erant denuntian- 
dae similiter.

[p. 595; col. a] Inter fugitivos absque licentia ulla et rationabili causa 
(ut audivi commorans in dicta Provincia) unus est dictus Pater 
Velazquez. Et videns diffinitorium conventum relictum a suo proprio 
Praedicatore Generali, providens ne tabs conventus hac gratia in Capitulo 
Provinciali sit privatus, et, ne paucissimus numerus vocalium minuere- 
tur, in beneficium dicti conventus et poenam talis fugae, hanc dederunt 
Praedicaturam Generalem dicto Patri fratri Andreae de Herrera.

N° 7° Iustum est, si in religione et regimine tam lusitani de quorum 
nobilitate nisi bene constat quam qui vulgo dicuntur mestizos, iam 
professi, capaces inveniantur, nullo modo ab officiis excludantur. 
Caeterum contra sepe compertum est ex experientia constat in 
Provincia Sanctae Crucis tales multum in officiis aberrasse. 
Quapropter, ut ne favore aut alicuius praelati supperioris gratia (quod 
contingere solet) et variis respectis officium aliquod illis iniungeretur, 
illa facta est ordinatio.

[p. 595, col b] Quoad institutiones

N° 6° Dicunt quod loco Patris fratris Velazquez, qui noluit interes­
se Capitulo et extra Provinciam commoratur instituunt in 
Praedicatorem Generalem fratrem Andream de Herrera.

Si Velazquez morabatur extra Provinciam valde verisimile est quod 
non potuerit interesse Capitulo, et, si morabatur cum licentia, non est



La Provincia de Santa Cruz de Indias hacia 1630 379

iustum infligere poenam ubi nulla est culpa. Sed etiam, si fuisset in 
Provincia nec fuisset ad Capitulum Provinciale, si fuisset illi intima- 
tum praeceptum, ad cuius executionem illam habuisset sufficientem 
excusationem, non incurrisset aliquod flagitium, ob quod puniendum 
esset, cum unusquisque possit renuntiare iuri ferendi suffragium in 
aliqua electione.

N° 7o Demum Ínter alias ordinationes videtur iniqua illa quae tan- 
git mestizos, cum, si reperiantur tales professi, volunt declarare inhá­
biles ad omnia officia et dignitates Ordinis, quod etiam extendunt ad 
lusitanos, non attendentes legem ferri in futurum nec debere extendí 
contra eos qui bona fide non extanti tali lege professi sunt.

[p. 595, y a una sola col.] Quanto digo en esta carta siento en 
conciencia i escrivo a Vuestra Paternidad Reverendísima como si diera 
quenta a los pies de Nuestro Padre Santo Domingo. Quisiera averio 
reducido a más brebe y mejor método i estilo. Vuestra Paternidad 
Reverendísima supla con su prudencia mis faltas debajo de cuia 
corrección estoy en todo, y me favorezca en estas mercedes que de 
nuebo pido, honrrando asimesmo a los Muy Reverendos Padres 
Presentados fray Juan Sánchez, Provincial presente, y fray Antonio 
Enríquez, Provincial antecedente con los grados de Maestros. Pues no 
ai otros algunos en la Provincia i no lo desmerecen sus personas.

I asi mesmo reciva yo merced en que Vuestra Paternidad 
Reverendísima abilite la ylegitimidad del Padre fray Miguel de 
Mendoza Lector de Artes y Maestro de Estudiantes en el convento de 
Santo Domingo (persona de muy buenas esperanzas) para todos offi- 
cios i dignidades de la Orden, que será compasión quede arrimado tal 
sugeto, pues con su religión y caudal supple en lo que no tuvo culpa.

Yo quedo en proprios sacrificios i comunes oraciones de estos 
angelitos de casa de novicios que están a mi cuidado (desde que me 
retiré a este convento), pidiendo a Nuestro Señor la salud y vida de 
Vuestra Paternidad Reverendísima y de los Padres compañeros; que a 
todos nos honrre Vuestra Paternidad Reverendísima y sea lustre de la 
Orden y de toda la Yglesia, como sus afficionados hijos lo deseamos i 
esperamos. Amén. De este convento de Santo Thomás de Ávila; 14 de 
abril de 1632 años.

Humilde hijo i siervo de Vuestra Paternidad Reverendísima.
[Firma y rúbrica de esta carta autógrafa:] Fray Luis de San Miguel.
[p. 596; objeto o contenido de la carta:] Capitulum Provinciale 

Sanctae Crucis Indiarum.





ÍNDICE DE NOMBRES DE PERSONAS

Abellán, P. M. 40
Acebes, o Acevedo, Diego de 119s 158 

165 167 182 189 
Acosta, José 39 
Acosta, Valerio 232 243 
Agoncillo, Juan de 174 177 186 
Agorreta, Violante de 46 
Aguado, Diego de 244 
Aguerreverre, Pedro 238 
Aguilar, Ambrosio 6 9-11 26s 
Aguirre, Uberto 99 
-, Martín de 43 
Agurto, Pedro de 38 
Agustín, san 79 93 186s 316 
Alano 157
Alberto Magno, san 147 
Alcocer, Félix de 375 
Alejandro III, papa 169
— IV, papa 216 
Alejos-Grau, Carmen José 37 
Alfonso VI, rey 164 166
— VII, rey 166 168 174
— VIII, rey 119 164 165 169-172 174 

178 186
— X el Sabio, rey 184 
—, fray, sacerdote 20s 
Aliaga, Jerónimo de 32 
Alonso-Getino, Luis G. 29 
Alonsorena, Juan de 47s 
Altamirano y Velázquez, Juan 269 
Alvarez, D. 334
—, Francisco 69 71-76 78s 82-85 96s 

99s 147 149 
—, Juan 308
— Carneiro 234
— de Montalvo, María 293 308
— de Olivera, Pedro 294 307s 
Amarante, Gonzalo de, beato 90 94

Andreoli, Andrés 342 346 349-351 357-
360

Andrés, Melquíades 29 35-37 327 
Andriani, Severo 55 58 60 65 
Anteran, Melchor de 218 
Antón, A. 312 317 319 327 
Antonino de Florencia, san 147 
Anunciación, Norberta de la 66 
Apolda, Teodorico de 162 167 182 198 
Aquaviva, Claudio 302 309 
Aracena, Domingo 72 75 77s 96 98s 
Araiz, Miguel de 48 
Araújo, F. 311s 319 324-326 328 332 

335-337
Arechederra, Juan de 218s 221 225 230 

232s 235 243s 246 249 
Arias y Teixeiro, Veremendo 54s 
Arigita, M. 55 60 
Aroza, Martín de 46 
Arquiola, E. 200 206 211 
Arraiz Carneiro 236 
Arratia, Francisco Gil 248 
Arrazola, Lorenzo 58 60 
Arribillaga, Juana Antonia 59 
Asturicense, J. V 335-337 
Asunción, Ana de la 47s 
—, Catalina de la 46-48 
—, María de la 59 
Atienza, Juan de 302s 
Avendaño, Diego de 36 
Ávila, Damián de I4s 
—, Esteban de 40 
Ayesterán, Melchor de 248 
Aza, Diego de 190
—, Juana de, beata. Ve: Juana de Aza, 

beata
—, Pedro de 179 
Azcona, doctor 47



382 Indice de nombres

Aznar Gil, Federico R. 39 
Azpilcueta, Martín de 40

Backmund, Norberto ló9s 172 176 179 
197

Baird, José A. 350
Báñez, D. 312 319-324 326-328 330-332

334 336s
Barreto, Gonzalo 222 
Barrientos García, José 35 
Barrionuevo, Alfonso de l4s 
Barrios, Diego de 355 
Bartolomei, Enrico 77 
Baudot, Georges 37 
Bayle, Constantino 31 
Bazán, Martín de 157 165 167 186 
Beauvais, Vicente de 97 
Becker, K. J. 29 
Bedón, Pedro 79 
Bedouelle, Guy 130 132 192 197 
Belda Plans, Juan 30s 
Beltrán, o Bertrando 165 
Beltrán de Heredia, Vicente 8 29 36 

312 316 319 321 332 336 
Benavente, Lorenzo de 20s 
—, Pedro de 22s 
Benito, José Antonio 296 
Bernal, Diego 6 9 12s 
Berceo, Gonzalo de 175 185 
Bernardo de Claraval, san 157 167 
Beristain de Souza, J. M. 37s 
Bernal, Juan 348 351 
Bernhard Goetz, Gottfried 89 
Berthier, J. M. 194 
Beuchot, Mauricio 38 40 
Biamonte Álvarez de Toledo, Antonio 

47
Blanco, Juan José 243s 
—, Luis 218 
—, Pedro 225 237 250 
— Villegas de , Juan 248s 
Bolaño e Isla, A. 40 
Bolibar, Franco de 218 
—, Luisa 236 
Borges, Pedro 35 39 
Borobio Garcia, Dionisio 39 
Bourbon, Esteban de 156 162 197 
Bourges, Pedro de 164 
Braulio, san 175

Bravo, José 174 175-179 186s 197 
Brito, Luis de 216 
Brufau Prats, Prats 29 
Buenaventura, san 38 
Bueno, Antonio 215-259 
Burrus, ErnestJ. 40 
Bustillo, Alfonso 6 9-11 26s

Cabrera, hermanos 79 81s 94s 97s 
Cabrera, Ascencio 79 81-84 86 93 95 

lOOs 105 130 148 150 
—, Manuel 81s 
—, Nicolás 81s 111 127 
—, Tadeo 81s 
Cadena, Luis 75 
Calafate, Antón Martín 344 
Calderón, Alonso 365 372 
—, Esteban 308 
Caleruega, Rodrigo de 174 
Camp de Espina, Gome 170 
Cáncer, Juan 365 372 375 
Cano, Melchor 30 34 312s 319 324 
Cantimpré, Tomás de 156 162 198 
Canto, Bartolomé 308 
—, Pedro 308
Capdespina, Domingo de 168 170 178 

183 186 193 
Carlos III, rey 43
— V, emperador 31 33 
Carmen, Eusebia del 67 
Carranza, Bartolomé de 312s 
Carrasco, Bernardo 246 
Carreño, Alberto M. 31
Carro, Venancio D. 29 115 l63s 171 184 

194 197
Carvajal, Alonso de 365 372
Casas, Bartolomé de Las 39 84 108 344
Casorla, José 218
Castañeda, Paulino 37 39
Castillo, Hernando del 173 197
Castro, Diego de 297
—, J. R. 59
—, Juan José de 222 233 237
— Seoane José 38 
Catalina, mártir, santa 132 148
— de Raconisio, santa 148 
Cayetano, Tomás de Vio 294 323 
Cecilia Cesarini, beata 97 128, 131 135

140 144 158



Indice de nombres 383

Celorico, Félix 178 
Cerezo, Prometeo 40 
Cerrato, Rodrigo de 115-117 128 133 

156 l62s 198
Cesarini, Cecilia, beata. Ve: Cecilia 

Cesarini
Cimbrón, Sancho 308 
Cisneros, ve: Jiménez de Cisneros, 

Francisco
Claret, Guillermo l60s 
—, Raimunda 161 
Clavijo, Francisco 365 372 
Clemente VIII, papa 31 
Cloche, Antonino 241 
Coca, Juan de 292 
Cogolludo, López de 297 
Colmenares, Diego de 176 
Concepción, Catalina de la 47 
—, Francisca de la 59 
—, Gerónimo de la 346 
Concinas, Nicolás 35 
Conrado el Teutónico 124 
Corazón de Jesús, Concepción del 65 

67
Cordero, Efren 222 
—, Luis 216 219 231 244s 
Córdoba, Cristóbal de 307 
—, Pedro de 39 
—, Rodrigo de 375 
Coria, Alonso de 282 
Corpus Christi, Mancio de 312 3l6s 320 

324 326-328 334 
Covarrubias, Diego de 34 
Cristianópulo, Hermann 5 
Crespo, María Graciela 39 
Cristo, Juana de 47s 
Cruz, Ana de la 48 
—, Hernando de la 79 
Cubells, A. 208 211 
Cuenca, Diego de 304 
Cuervo, Justo 34 294 
Cuevas, Domingo de las 6 20s 319 
—, M. 38
Curiel, Eleonor 306

Chacón, Gonzalo 359 
Chelli, Eusebio 76 
Denifle, H. 195 
Díaz, Cosme 218 232 245

—, Vicente 341-360
— Manrique, Alvaro 297
— de la Vega, Pedro 222
Diez Antoñanzas, Jesús R. 31 38 
Dioscórides Pedáneo 199 
Dolores, Jesús de los 66 
Domingo de Guzmán, santo 6 45 69- 

152 155-198 225s 232 234-238 245 
249 302 304 306s 341-359 

Domínguez, Matías 216 
Donézar, J. 56 
Duarte, C. F. 236 
Dubler, C. E. 205 211 
Durán, Juan Guillermo 35 
Echard, J. J. 195

Echeverría, María Mercedes 59 
Egaña, Antonio de 36-38 302 
Eguiguren, Luis A. 31 
Elena, Blas de 273
Eleonor de Aquitania, reina 171s 178 

186
Eleyzalde, José 236
Elgueta, Franco 218 244
Enríquez, Antonio 365 372 374 377 379
Erasmo de Rotterdam 37
Esáin, Juan Miguel de 56
Eslava, Ana de 46
España, Domingo de 160
—, Esteban de 140 157s 160 163 185
—, Juan de 158s
Esparza, Lope 49
Espinóla, Juan Bautista 298
Espinosa, Hilario 237
—, Mateo 231
Estévez, Juan 277
Eubel, Conrado 8 24
Eugenio IV 221

Falcony, Catalina 307 
Farrely, A. M. 155
Felipe II, rey 31 33 35 295 299 301 304
Felipe III, rey 173
Felipe IV, rey 324
Feria, Pedro de 294
Fernández Herrero, Beatriz 37
— de Lara, Gonzalo 183s 
Fernández Herrero de Recas, Guiller­

mo 32



384 Indice de nombres

— de Villarreal, Antonio 48 
Femado I, rey 164
— III el Santo, rey 184 194
— V, el Católico, rey 165 292 
—, infante 119
—, fray, lego 20s
Ferrando, Pedro 97 115 118 120 134 

142 158 l6ls 198 
Figueroa, Baltasar de 93 358 
—, Dionisio de 348-350 
—, Gaspar de 93 
Fiore, Joaquín de 37 
Fisher, J. 313
Franchini Guelfi, Fausta 355 
Fuente, Bernardo de la 272 
Folchjou, G. 201 211 
Fonseca, Agustín de 375 
—, Alfonso de 7 24 
Fossanova, Esteban de 135 
Fosses, Hugo de 166 
Frachet, Gerardo de 119 128 133 162s 

197
Fraile, Domingo 277
Francisco de Asís, san 79 105 109 133
—-Javier, san 79 93
Frucos, Esteban 353s
Frugoni, Esteban 346 351 354s
Fuente, Gaspar de la 304
Fulco de Tolosa 182 190 192
Furlong 36

Gage, Tomás 344 
Gainza, Andresa 59 
—, Cipriana 59
—, Francisco 221 224 226s 230s 
Galbis Diez, María del Carmen 295 
Galeno, C. 199 
Galileo Galilei 35 
Galindo, Diego 50
Galmés, Lorenzo 108 115 118 124 128 

132-134 138 140 162 197 
Galliardi, Pid. 77 
Gallegos Rocafull, J. M. 37 40 
Gams, Pío Bonifacio 295 
Gando, Pedro 238 
Gaona, Juan de 38 
García, Domingo 277 
García, Juan 184 263 
—, Manuel 180

— de Aza, Fernando 171
— de Aza, Pedro 171
— y García, Antonio 39
— Garcías, o Garcés 184
— González, Fernando 184
— Icazbalceta 38
— de Montalvo, Diego 308s
— de Montalvo, Pedro 292s
— Moreno, Juan 249
— Villoslada, Ricardo 30 
Garganta 160 197 
Garriga, Beltrán de 157 
Gelabert 160 197 
Genga, Gabriel della 60 
Gersón, Juan 38
Getino, Luis G. Alonso: ve Alonso- 

Getino, Luis G.
Gil del Valle, Franco 218 
Godoy, Pedro de 179 319 36 338 
Goicoechea, Juana María 59 
Gómez, Juan 26l 
—, Ñuño 183
—, Vito 108 115 118 124 128 132-134 

138 140 162 197
— de Buitrón, Melchor 272
— Camacho, Francisco 40
— Cañedo, Lino 37 39
■— de Guzmán, Ñuño 184
— De Roa, Gonzalo 184 
Gonet, J. B. 319
González, Carmen 171 184 197 
—, Enrique 150 
—, Fernán 184 
—, Francisco 38 
-, J- 37 
—, Luis 216 
—-, Ñuño 184
— Dávila, Gil 166 172 295
— de Herrera, Juan 345 351
— Romero Ventura 59
— Vela, L. 29
Goñi Gaztambide, José 43-67 
Goovaerts, León 182 197 
Gosscal, Pedro 79 
Grandi, C. 77
Grauwen, W. M 173 181 198 
Gregorio VII, papa l65s 
Gregorio IX, papa 159
— III, papa 321 323



Indice de nombres 385

— XVI, papa 55 111 162 
Guala, beato I43s 
Guenbe, Martina 59 
Guevara, José Ignacio 238
—, o Guebara, Vicente de 20s 
Guibert, María Ester 57 
Guidi, Guido 77 
Guillet, Martín Estanislao 220 
Guisado, Francisco 308s 
Gúrpide, María Martina 59 
Gutiérrez, Agustín 295 
—, Domingo 236 
—, Pedro 298
Guzmán, Antonio de llOs 162 164 185 

194
—, Domingo de, santo. Ve: Domingo 

de Guzmán, santo
—, Félix de 98 110 l6ls 167 173 175 

184 186 188 193s
—, Manés, beato llOs 157-159 162 

184s
—, Pedro de 171 174 179 277 
—, Ruy, o Rodrigo de 171 184

Heijman, H. 166 197 
Hernández, Alejandro 239 
—, Antonio 277 
—, Francisco 265s
— Martín, Ramón 5-26 29 32 291 312 

317 324 361-378
-— Díaz 342
Herrera, Andrés de 365 373 378 
—, Carlos 225 248 
—, Francisco 250 
—, Juan de 217
—, Nicolás Romualdo 218 244 249s
—, Pedro de 218 312
Herreral, Diego Felipe de 346
Herrero, Juan 282
—, Pedro 277
Hervías, Antonio de 294
Honorio II, papa 166
— III, papa 103 106 122s 152 182 192
— IV, papa 216
Hormigo Sánchez, Enrique 351 
Horst, Ulrich 312 
Huerga, Alvaro 38 244 
Huerta, Faustino 281 
Hugo, C. L. 178 189 193 197

Hus, Juan 313

Ibáñez Arana 312 
Ibarra, Diego de 225 
Illescas, Juan de 79 
Inoccencio II, papa 166
— III, papa l66s 181 332
— IV, papa 216 
Iparraguirre, D. 40 
Iruñuela, viuda de 48 
Isabel la Católica, reina 165
Iturgaiz Ciriza, Domingo 69-153 155 

197
Itzamayo, Pedro 22s

Jesús, Felicia de 52
Jesús María, Ana de 47s
Jiménez de Cisneros, Francisco 37
— de Rada, Rodrigo. Ve: Ximénez, 

Rodrigo
— Rueda 35
Jordán de Sajonia, beato 115 119s 134s 

I42s 156 157s 161-163 197 
José Hermann, san 179 
Juan Pablo II 30s 
Juan Manuel, infante 117 194 
Juana de Aza, beata 85 98 lOOs 103 107 

110 113 115-117 l6ls 164 166 175 
182 184 193s

Julián de Cuenca, san 157s 
Julio II, papa 51

Kappeli, Tomás 162 195 198

Labat, J. B. 344s 348
Ladrón de Guevara, Diego 248
Landa, Diego de 296
Lanzeloto, cardenal 309
Lara, Ñuño de. Ve: Toledo, Ñuño de
Lartaun, Sebastián de 299s
Laubech, Marcos 20s
Laurent, M. H. l6l 198
Laya, Antonio de 217
Lecoy de la Marche, A. 162
Ledesma, Bartolomé de 38s
Lefevre, P. F. 173 181 198
León X, papa 22s
León XII, papa 117
—, Bernardo de 169 171-173 179 197

2 5



386 Indice de nombres

—, Gregorio de 235s
Levillier, Roberto 304
Licio, Juan, beato 94
Lippini, P. l60 198
Lira Rencoret, Pedro 75
Loaísa, Alfonso de 6 9-11 26s
Lochanos, Gome de 20s
Lombardo, Pedro 35
Loperraez Corvalán, J. B. 186 189 198
Lopetegui, León 33 38 297
López, Juan 197 282
—, Miguel 47s
— de Arguleta, José 180 198
— Cogolludo, Diego 296-298
— de Oco, María Adán 49 
Lorea, Antonio de 180 
Lorenzo, Juan 279
—, Pedro 273 
Lovera, Juan de 248 
Lucio III, papa 167 
Lutero, Martín 313s

Llamozas, José 238 
Llera, Diego de 282 
Lluch, J. 208 211

Machado de Herrera, Damián 345 
Madoz, Pascual 57 
Madre de Dios, Ana 46 
Madrigal, Domingo de 9 12s 
Magdalena, María, santa 103 132 
Malmierca, Antonio de 277 
Mamachi 162 
Maravall, J. A. 37 
Marrón, Juan Bautista 225 
Martene 182 
Martí, Mariano 232 
Martín, Catalina 306 
—, Domingo 265 282 
—, Eduardo 345 351
— Hernández, Francisco 37
— de la Hoz, José Carlos 29-41 
Martinena, J. J. 43 53 
Martiñena, María Bautista 59 
Martínez, Alonso 217
—, Francisco 265 268 
—, Juan 295 
Martínez, Toda 184
— de Azagra, Antonio 174 188

— de Prado, Juan 51 62
— de Yábar, Juan 50 
Mata, Diego de la 245 
—, Fernando de la 288
—, Francisco de la 216 24l 
Matías, Andrés 282 
Mayordomo, Celestino 169 
Mayorga, Francisco de 375 
Medina, Diego de 12s 
—, Franco 216 
—, José de 218 248 
Medoro, Angélico 79 
Medrano, Manuel José de 180 
Melle, Santiago de 145 
Méndez Arceo 33 35 37
— Placarte 37 
Mendizábal 55s 199 
Mendoza, Alonso de 173 
—, Domingo de 6 24s 
—, Franco de 218 148 
—, Miguel de 379 
Mercado, Tomás 40 
Meseguer, Joaquín 291 
Metz, Esteban de 157 
Midali 319 327 
Miguel, Juan 277 
Milagro 160 197
Millán de la Cogolla, san 175 
Millares Cario 38 
Mingo, fray, lego 22s 
Mitos Natera, Ma P. 201 211 
Mogrovejo, Toribio de, santo 299 304 
Molina, Alonso de 39 
—, Francisco de 245 247 
Monachus, J. 322 
Monry, Gutierre de 272 
Montalvo, Juan de 293-295 306 308 
—, Diego 295 
—, Juan José de 292 
—, Leonor de 292 
—, María de 294 307s
— y Olivera, Gregorio de 291-309 
Monte, Jesús del 301 
Montferrato, Guillermo de 157 
Montesinos, Antón 32
Mora, Esteban de 295 
—, Francisco 225 
Moro, Tomás, santo 37 
Moscoso, Alvaro de 43



Indice de nombres 387

Mosquera, Juan de 309 
Mota, Diego de la 247 
Moya de Contreras, Pedro 297 
Munárriz, Domingo de 348 351 
Mutiloa, J. M. 56 
Muñoz Delgado, Vicente 29 
Muru, Ildefonsa 59 
—, Joaquín de 52

Napoleón, joven. Ve: Orsini, Napoleón
Naudial, Hernando de la 295
Natal, fray 157
Navarra, Juan de 163 185
Navarro, Francisco 342 349s 357-360
—, José Gabriel 79
Nieto, Blas 308
Norberto, san 166 168 170 174 176 178 

186
Noriega, José Esteban de 168 171 175 

178-181 193 198
Nuestra Señora del Pilar, Magdalena 66 
Núñez, Domingo Vicente 236 
—, Tomás 237
— de Cepeda, M. 57 59
— de Guzmán, Pedro 171 184 190
— de Guzmán, Ruy, o Rodrigo. Ve: 

Guzmán, Ruy
— Márquez,V. 198

O’Brien, Juan Andrés 77 324 335 
Ochoa, Juan de 304 
Oliver y Hurtado, José 62 
Olivera, Angelina 293 306 308 
—, Juan de 2l6s 219 24ls 249 253
— Sánchez, Adolfo 261-289 
Olmedo, Miguel de 9-11 26s 
Orge, Antonio 60 
Orihuela, Juan de 20s 
Orsini, Napoleón 103 109 135 
Orvieto, Constantino de 97 118 120 124

134 136 140 142 144 162 197 
—, Juana de, beata 95 
Osorio, Antonio 304 
Otazu, Esteban de 288 
Oteiza, Luis de 46 
Oxeda, Pedro de 216

Pablo III, papa 
Pablos, Diego 282

Pacheco, Antonio 225 
Padilla, Adriano de 368 
Palacios, Antonio 149 
—, F. 198
Palma, Juan Antonio de 222 239 
Paniagua, José Manuel 39 
Parodi, Filippo 355 
Paredes, Juan de 20s 
París, Francisco 308 
Pasquier, Petronila 47 
Pedrosa, José 288 
Pemán, César 355 
Penna, Frugerio de 140 
Peña, Juan de la 34 311-313 315 317- 

320 324 326s 333s 
Peñafiel, Jerónimo de 6 18s 
Peraza, Francisco 365 373 375 
Pereda, Juan de 173 
Pereña Vicente, Luciano 33s 37 312 
Pereruela, profeso 22s 
Pérez, Alonso 282 
—, Joaquín 12s 
—, Juan 277 
—, Vicente 12s
— Del Campo, Lorenzo 351
— de Guzmán, Juan 184
— de Guzmán, Sancho 164
— de Ostos, Juan 239
— Sánchez, Alfonso E. 88
— de la Vega, Juan 295
— de la Vega, Lupercio 295 
Perlín, Juan 36 
Peyronnet, Guillermo 143 
Piacenza, Bonviso de 140 
Pigio, A. 313
Pimentel 325
Pino, Pedro del 272
Pinto, Joaquín 82
Piñeros, F. 29
Pío V, papa, san 31 147
— IX, papa 62
Pizarra, Domingo 9-11 26s 
Plaza y Jaén, C. B. de la 33 
Podesti, Vincenzo 77 
Polanco, Nicolás de 6 22s 
Ponz, Antonio 341

Ponzanelli, Jacobo Antonio 351 355s 
Portillo, Diego de 20s



388 Indice de nombres

—, T. 198
Porrero, Francisca 225
Pozo, Cándido 332
Prado, Gregorio de 306
Pravia, Pedro de 39s
Presentación, María de la 46-48
Prieto, Francisco 282
—, Joaquín 147
Pueyo, Antonio 65
Purísima Concepción, Luisa de la 66

Quetif, J. J. 195
Quintana Barreto, Gonzalo 234 
Quiroga, Vasco de 37

Radio, Diego 295 
Raimundo de Peñafort, santo 94 
Ralero, Santiago 277 
Ramírez, Pedro Nolasco 99 
—, Ramón 76 83 
—, Santiago María 329 
Ramos, Antonio 285
— Lisson, D. 29 
Rasadero, Juan 22s
Ravina Martín, Manuel 342 346 348 350
Redonda, Juan Francisco de la 288
Reichert, Benedicto María 7 156 162
Rengifo, Pedro 217 243 248s
Respeto Martínez, Enrique 344s
Resurrección, Ana de la 46
Ribera, Diego de 7 22
Ricardo, Pedro 177
Rico, Sebastián 308
Ridolfi, Nicolás 362 367
Riera Sans, Josep M 39
Río de Lobos, Juan 272
Río Hijas, María Elena 199
Rivera, Juan 79
Roberto de Molesmes, san 167 
Robledo, Francisco de 12s 
Robles Carcedo, Laureano 37 
Rocafort, Ana de 46 
Rodríguez, Antonio 272 
—, Bernardo 75 
—, Isacio 40
— Albornoz 33
— Cruz, Águeda María 31-34 294 
Rodríguez Martínez, Felipe 291-309
— Vicente, María Encarnación 32

— Victorino 312 319 336 
Rojas y Sandoval, Bernardo 45 
Rojo, Francisco 168 179 182 198 
Román, Bernardo 375
Romans, Humberto de 97 122 128 135 

162 173 190s 194 197 
Romeo, Francisco 306 
Rosa de Lima, santa 148 
Rosario, Andresa del 59 
—, Bautista del 59 
—, Juana Antonia del 59 
—, María Ángela del 66 
Rossi, de 77 
Rubio, Antonio 36 
—, Bartolomé 344 
—, David 32 
—, Victoriano 300 
Ruiz, Antonio 309 
Ruiz-Cabal, Antonio 65-67

Saavedra, Juan Bernardo de 295 
Sajonia, Jordán de, beato. Ve: Jordán 

de Sajonia
Salagnac, Esteban de 162 198 
Salamanca y Carrasco, Bernardo de 

249
Salas, Antonio 75 80s
—, Gaspar de 236
Salazar, J. A. 36
Saldaría, Reginaldo de 22s
Salinas, Juan de 6 9-11
San Andrés, Antonio de 281 286
San Francisco, María Concepción de 66
San José, Juan de 219 245
—, Juana María de 59
—, María Dolores de 66
—- Zabalegui, María Pilar de 67
San Juan, Francisco de 365 372
San Martín, Tomás de 32
San Miguel, Rafaela de 67
—, Luis de 362 379
San Raimundo, Bernarda de 67
San Vicente, Evarista de 58
— Ferrer, María Mercedes de 59 
Sánchez, Juan 216 245 247 249 262
—, Juan, Provincial de Santa Cruz de 

Indias 365 371 374 379 
Sánchez, Arjona 312
— Cobano, Nicolás 353



Indice de nombres 389

— Galleque, Andrés 79
— de Lira, Matías 249
Sancho, Hipólito 342 344-346 348 351 

353
Santa Catalina, Martina de 59 
Santa Cruz, Diego de 22s 
Santa Inés, Joaquina 67 
Santa María, Diego de 20s 
—, Manuel de 217 221 241-243 248 
Santarem, Gil de, beato 82 85 100s 
Santiago, Miguel de 79s 93s 
Santísima Trinidad, Cipriana 59 
Santísimo Sacramento, María Camino 

del 67
Santo Domingo, Antonio de 265 
—, Apolonia de 66 
—, Laureana de 59 
—, María de la Visitación de 65 
Santo Tomás, Graciosa de 48 
Santo Tomás de Aquino, Juana María 

de 52
Sanz, Antonio 352 
—, Lope 50
Sarandia, Juan Bautista 237 
Saranyana, Josep Ignasi 29 31 36-39 
Sarasola, S. 67 
Sarmiento, A. 316 
—, Diego 217
—, Diego, predicador en América 

365372
Sastre, Lázaro 40 
Schaefer, Ernesto 295 
Scheeben, H. C. 156 162197 
Sebastián, fray, lego 20s 
—, Santiago 75 79 88s 96 
Seña, Pedro 157 
Serení, Ge. 77
Serna Miguel, María Pilar 53 55 
Serrasín, Juan 58 
Siebzehner, Batia B. 41 
Sierra Bravo, Restituto 40 
Silva, Francisco de 217 245 
Sixto IV, papa 51 
Solar, Francisco del 346 348s 360 
Sopeña, Vicente 115 
Soprani, Rafael 356 
Sopranis, Felipa de 346 
Soto, Domingo de 29-41 294 306 312 

332

Sotomayor 319
Suárez, Francisco 36 38 325-328 
—, Juan 245 247

Tabar, Francisca 59 
Tancredo, fray 135 
Tapia, Gonzalo de 298 
Tellechea Idigoras, J. I. 312 
Téllez, Gonzalo 183 
Thomas, A. H. 167 172 
Tineo, Primitivo 39
Toledo, o de Lara, Ñuño de 169 171 

179 181 190
Tolosa, Fulco de. Ve: Fulco de Tolosa 
Tomás, fray 157
— de Aquino, santo 34 38 40 97 147 

311 313 329 333 336 
Tordehumos, Agustín de 306-308 
Torquemada, Juan de 313s 
Torre, Tomás de la 344 
Torres Bollo, Diego de 301 303 305 
Tovar, o Tobar, Femado Manuel 233 

244 246 248 
—, Catalina 233 239 
Traggia, J. 53
Trento, Bartolomé de 162 197 
Trillo, Magdalena de, beata 90 
Tuy, Pedro de 20s

Ucero, Miguel de 160 
Urbano VIII, papa 324 
Urbina, Josefa 225 
—, Manuel de 246 
Urdánoz, Teófilo 36 332 334 
Uriz y Labayru 63 
Urraca, reina 179

Vadillo Romero, Eduardo 311-339 
Valdenebro, María 292 
Valdepeñas, Miguel Antonio de 222 
Valdevieso, Gaspar de 20s 
Valencia, Pedro de 299 
Valle, Francisco Gil del 218 
—, Pedro del 272 
Vallejo Penedo, Juan José 182 184 
Vargas, José María 75 79 81-83 99 115 

127
Vargas Ugarte, Rubén 38 299s 302 304 
Vázquez Ceballos, Gregorio 93s



390 Indice de nombres

— de Prada, Valentin 39 
Vega, Antonio de 301s 
Velasco, Diego 261 
—, Nartin 26l 
—, Pedro 66
Velâzquez, Francisco 375 378s 
Velilla, Domingo de 22s 
Venecia, Pablo de 140 
Ventura, Pedro Nolasco 54 
Veracruz, Alonso de 38 40 
Verâstegui, Juan de 46 48 
Vergara Ciordia, J. 44 
Verona, Pedro, san 147 
—, Ventura de 140 157 
Vicaire, M. H. 118 133 136 158 166-168 

181 186s 189 198 
Viguria, Laureana 59 
Vilanova, Evangelista 29 
Villacastin, Francisco de 20s 
Villada, Diego de 22s 
Villafranca, Diego 216 242 
Villarroel, Francisco 264s 
Villegas, Francisco de 150 
—, Juan 217 
Villermo, Pedro 177s 
Vital, fray 157
Vitoria, Francisco de 29s 34 36 40 
—, Nicolas de 22s

Vorágine, Jacobo de 97 133

Waefelghem, R. van 166 198 
Walz, Ángel 159 162 198 
Wiclef, Juan 313

Ximénez, Pedro 178 
Ximénez, Francisco 344 
—, Pedro 375 
— de Rada, Rodrigo 165

Ybarra, Jacinto de 375 
Yenénquez de Guznán, Rodrigo 164 
Yepes, Antonio de 170 
—, Pedro de Jesús 236

Zaballa Beascoechea, Ana de 37 39 
Zafra, Gutierre de 6 12s 
Zamora, Munio de 162 216 
Zapata y Sandoval, Juan 41 
Zavala, Silvio 37 
Zimbrón Dávila, Sancho 293 
Zubillaga, Félix 33 298 
Zumárraga, Juan de 33 37 
Zúñiga, Pedro de 192

NOTA BENE. Un listado de los nombres de la Familia Dominicana de Venezuela de 
los siglos XVII, XVIII Y XIX, relacionados con la Tercera Orden de la Penitencia 
de Nuestro Padre Santo Domingo de Caracas, puede verse en las páginas 255- 
260 de este volumen 16 de "Archivo Dominicano”.



ÍNDICE GENERAL

ACTA DEL CAPÍTULO PROVINCIAL DE TOLEDO DE 1518, por Ramón 
Hernández, OP................................................................................................  5

Introducción................................................................................................... 5
1. Contenido del Acta ...................................................................................  5
2. Nuestra edición.......................................................................................... 7
Abreviaturas y signos.....................................................................................  8
Texto latino del Acta de 1518 y traducción............................................... 10

V CENTENARIO DE DOMINGO DE SOTO: SU PROYECCIÓN EN LAS UNI­
VERSIDADES AMERICANAS DEL SIGLO XVI, por José Carlos Martín de la 
Hoz................................................................................................................ 29

I. El nacimiento de la Universidad en la América del siglo XVI..............  31
II. Relación con la Universidad de Salamanca........................................... 33
III. Planes de estudio y régimen de vida.........................................................  34
IV. Desarrollo de los estudios de Teología......................................................  37

LAS BEATAS O DOMINICAS DE LA ENSEÑANZA, DE PAMPLONA, por José 
Goñi Gaztambide.........................................................................................  43

Proyecto de escuelas de niñas.......................................................................  43
Escuelas de niñas en 1590............................................................................  44
Los acuerdos de 1597 .................................................................................... 45
El colegio de las Beatas.................................................................................. 47
Colegio acreditado.........................................................................................  49
Las Beatas, tocadoras de arpas.......................................................................  50
Mandato de visita........................................................................................... 51
Las Beatas, maestras de Pamplona.................................................................  52
Ampliación del colegio..................................................................................  54
Estadística de alumnas...................................................................................  55
El obispo Andriani y las Beatas...................................................................... 55
La fundación Esáin........................................................................................  56
Las Beatas, Normal de Maestras....................................................................  57
Elogios de Pascual Madoz.............................................................................. 57



392 Indice general

Las Beatas y el concordato de 1851...........................................................  58
Dudas del obispo Andriani...........................................................................  60
Informes episcopales....................................................................................  63
Proliferación de las Beatas............................................................................ 64
Transformación en Congregación.................................................................  68

CICLO ICONOGRÁFICO DE SANTO DOMINGO DE GUZMÁN DE LA RECO­
LETA DOMINICA DE SANTIAGO DE CHILE, por Domingo Iturgaiz, OP .... 69

Introducción.................................................................................................. 69
I. El fraile humanista..................................................................................  71
II. La Escuela Quiteña.................................................................................  78
III. 1. Taller de los Hermanos Cabrera..........................................................  81
III. 2. El pintor Ascencio Cabrera.................................................................. 82
IV. Análisis iconográfico e iconológico....................................................... 87
V. Ciclo iconográfico de Sto. Domingo.....................................................  95
V. 1. Distribución del ciclo iconográfico.....................................................  102
V. 2. Análisis estilístico de la figura del santo.............................................  105
V. 3- Examen pormenorizado del ciclo........................................................ 109

Genealogía del Gran Patriarca y de su Orden....................................  109
Nacimiento de Santo Domingo............................................................ 112
Bautismo de Santo Domingo...... ........................................................  114
La B. Juana de Aza, madre y educadora............................................ 115
Santo Domingo en Falencia................................................................  117
Emboscada de un hereje a santo Domingo........................................  119
Fundación de la Orden femenina.........................................................  120
La prueba del fuego............................................................................  121
Confirmación de la Orden de predicadores..........................................  122
Toma de hábito del maestro Conrado Teutónico...............................  124
Aparición de la Virgen y entrega del rosario.....................................  125
El demonio se le aparece en forma de mona...................................... 128
Predicación del santo y alboroto del diablo.......................................  130
La Virgen asperja el dormitorio de frailes.........................................  131
Abrazo de san Francisco y santo Domingo........................................ 133
Sto. Domingo rechaza con humildad la mitra....................................  135
Aparición de san Pedro y san Pablo a Domingo................................  138
Celebra la Eucaristía ayudado por la Virgen.....................................  140
Muerte de santo Domingo.................................................................  142
Exposición de su cuerpo a la veneración de los devotos y visión de
fray Guala.........................................................................................  143
Cena milagrosa del santo con los frailes............................................ 144
La Virgen María acoge bajo su manto a los santos dominicos y domi­
nicas.................................................................................................. 145
Domingo con el diablo ante grupo de frailes.....................................  150
Fundación de la Milicia de Jesucristo................................................  150



Indice general 393

¿FUE SANTO DOMINGO DE GUZMÁN CANÓNIGO PREMONSTRATENSE EN 
EL MONASTERIO DE SANTA MARÍA DE LA VIDA?, por Brian Fárrely, OP 155

La tradición dominicana.............................................................................  156
1. Jordán de Sajonia..............................................................................  156
2. Testigos del proceso de canonización...............................................  159
3. Los autores de las leyendas de Santo Domingo del siglo XIII...........  l6l

El entorno eclesial de Caleruega en el s. XII...............................................  163
1. Osma................................................................................................. 165
2. Santa María de la Vid........................................................................  168

La tradición premonstratense...................................................................... 171
El disenso y apología.................................................................................. 178
Evaluación provisional y sugerencias para una mayor investigación........... 183
Apéndices................................................................................................... 193

Muerte y sepultura de Domingo de Camp de Spina...............................  193
Sepultura de los padres de Santo Domingo............................................  193
Expositio Mag. Humberti super Constitutiones......................................  194
Hábito primitivo y devoción mariana de la O.P........................... .........  195

Bibliografía................................................................................................  197

LOS REMEDIOS TERAPÉUTICOS UTILIZADOS EN LAS ÓRDENES RELIGIO­
SAS EXISTENTES EN MADRID CAPITAL DURANTE LOS SIGLOS XVII,
XVIII Y XIX, por María Elena del Ríos Hijas............................................  199

Tabla de los remedios utilizados, en general...............................................  201
Tablas de los remedios utilizados en las Órdenes Religiosas Femeninas..... 205
Tablas de los remedios utilizados en las Órdenes Religiosas Masculinas .... 207
Conclusiones..............................................................................................  210
Bibliografía................................................................................................ 211
Fuentes documentales................................................................................. 211
Glosario de abreviaturas.............................................................................  214

TERCEROS DOMINICOS: UNA EXPERIENCIA DE VIDA CRISTIANA DURAN­
TE LOS SIGLOS XVII Y XVIII EN CARACAS, por Antonio Bueno, OP. 215

Introducción...............................................................................................  215
1. Orígenes y configuración........................................................................ 215
2. Proyección espiritual..............................................................................  220
3. Dimensión cultual................................................................................... 223
4. Atención a enfermos y necesitados.........................................................  227
5. Proceso de formación de los terceros....................................................  229
6. Los terceros dominicos y el movimiento artístico de su tiempo..............  231
Conclusión.................................................................................................  240
Anexo documental......................................................................................  241



394 Indice general

PLEITO DEL SECUESTRO DE LAS VACAS DEL CONVENTO DE SAN ESTEBAN 
POR LOS DE VALVERDÓN, por Adolfo Olivera Sánchez....................... 261

Pleito..........................................................................................................  262
Auto...........................................................................................................  264
Notificación................................................................................................  266
Réplica.......................................................................................................  266
Pleito sobre el derecho de pastos................................................................. 270
Executoria y demandas............................................................................... 271
Probanzas y testimonios.............................................................................. 278

FRAY GREGORIO DE MONTALVO Y OLIVERA, O. P., por Felipe Rodríguez 
Martínez.....................................................................................................  291

Introducción...............................................................................................  291
Sus orígenes................................................................................................ 292
Sus primeros años como dominico..............................................................  293
Su paso a América......................................................................................  295
Obispo de Yucatán...................................................................................... 296
El Tercer Concilio Provincial Mexicano...................................................... 297
Obispo de Cuzco......................................................................................... 299
Sínodo diocesano cuzquense.......................................................................  300
El Colegio del Cuzco. Relación con los Jesuítas.........................................  301
Su muerte...................................................................................................  304
Abreviaturas...............................................................................................  305
Apéndice documental................................................................................... 306

LA MEDIACIÓN DE LA IGLESIA PARA LA SALVACIÓN EN LA CÁTEDRA SAL­
MANTINA DE PRIMA DESDE JUAN DE LA PEÑA A FRANCISCO DE ARAU- 
JO, por Eduardo Vadillo Romero................................................................  311

1. Presentaciones de la Eclesiología en el tratado “De Fide"......................  311
IA. Juan de la Peña.................................................................................  312
IB. Mancio del Corpus Christi................................................................  316
IC. Domingo Báñez................................................................................ 319
ID. Francisco de Araújo.........................................................................  324

2. La mediación de la Iglesia para la salvación........................................... 326
2A. Definiciones de la Iglesia.................................................................  326
2B. La pertenencia a la Iglesia................................................................  327
3C. Misión esencial en la Iglesia............................................................. 328

3. La fe, la salvación y la Iglesia................................................................. 329
3A. Puntos fundamentales de la fe..........................................................  329
3B. El papel de la Iglesia en la fe............................................................ 331
3C. La necesidad de la fe para la salvación............................................. 331
3D. El problema de la fe implícita.......................................................... 333

4. Fundamentación última: el influjo capital de Cristo................................  335
4A. Tratamiento teológico del tema........................................................  336
4B. Conclusiones principales acerca de este influjo................................  337

5. Conclusión.............................................................................................  339



Indice general 395

EL RETABLO DE SANTO DOMINGO DE CÁDIZ, por Vicente Ruiz, OP .. 341

I. Introducción........................................................................................  341
II. Antecedentes históricos........................................................................  342

1. Fundación........................................................................................ 344
2. La edificación del convento............................................................. 344

III. El retablo de Santo Domingo................................................................ 345
1. Los promotores del retablo..............................................................  348
2. El contrato para su construcción......................................................  349
3. Artistas y artesanos..........................................................................  350
4. La arquitectura del retablo...............................................................  352

Contrato rara la construcción del retablo........................................................ 357

LA PROVINCIA DE SANTA CRUZ DE INDIAS HACIA 1630, por Ramón 
Hernández Martín, OP...............................................................................  361

Introducción............................................................................................... 361
Texto documental..........................................................................................  367

ÍNDICE DE NOMBRES DE PERSONAS .....................................................  381

ÍNDICE GENERAL.......................................................................................  391





ANUNCIOS “AD” DE LIBROS

“Archivo Dominicano" (AD) no hace recensiones o notas críticas 
sobre libros. Anuncia, sin embargo, con gusto los libros que se le 
envían, transcribiendo la portada, describiendo levemente el volu­
men o la colección y haciendo, cuando sea conveniente eviden­
ciarlo, alusión por el índice de materias y notas preliminares a su 
contenido.

* CARMEN MANSO PORTO, Arte Gótico en Galicia: Los Dominicos...
2 volúmenes. Fundación Pedro Barrié de la Maza, Conde de Fenosa,
La Coruña 1993-
22, 5 X 28, 5 cms.; 810 p. Láminas, planos, fotos.

La autora expone aquí el desarrollo histórico-artístico de la Orden de 
Predicadores en Galicia durante los siglo XIII-XV. Hay aportaciones nuevas 
meritísimas históricas y arísticas. Revaloriza la iglesia de Santo Domingo de 
Bonaval de Santiago de Compostela como formando una familia con los 
primitivos templos dominicanos de Bolonia, Toulouse y Santarem, y como 
tipo inicial de la iglesia mendicante gallega del s. XIII. Considera la iglesia 
dominicana de Ribadavia, con las franciscanas de Orense y Pontevedra, 
como el tipo inspirador en los s. XIV y XV.

En los cuatro primeros capítulos presenta histórica y artísticamente la 
Orden Dominicana en Galicia: sus fundaciones, su arquitectura y su escul­
tura. El amplísimo cap. 5 estudia de modo exhaustivo la historia y el arte 
de cada uno de los conventos con riquísimos complementos documentales, 
gráficos y bibliográficos: conventos de Santo Domingo de Santiago, de 
Santo Domingo de Ribadavia, de Santo Domingo de Tuy, de Santo 
Domingo de Lugo, de Santo Domingo de La Coruña, de Santo Domingo de 
Pontevedra, de Santo Domingo de Vivero, de Santo Domingo de Ortigueira, 
de Santa María de Belvís de Santiago, de Santa María la Nova de Lugo, de 
Santa María de Valdeflores de Vivero.



JOSÉ BARRADO BARQUILLA, O. P. (Editor), Los Dominicos y el Nuevo 
Mundo. Siglos XVIIIy XIX. Actas del IV Congreso Internacional. Santafé 
de Bogotá, 6 - 16  Septiembre 1993(Monumenta Hisórica Ibero-ameri­
cana de la Orden de Predicadores, vol. VI) Editorial San Esteban, 
Salamanca 1995.
16, 5 X 24 cms.; 647 p.; cuaderno fotográfica, mapas, planos.

JOSÉ DOMINGO MARTÍNEZ, OP; RAFAEL JOSÉ MENÉNDEZ, OP; 
SEGUNDO FERNÁNDEZ, OP, Cartas y crónicas de América (1895-1899). 
(Monumenta Histórica Iberoamericana O. P., voi IX). Editorial San 
Esteban, Salamanca 1995.
16 X 24 cms.; 137 p.; fotografías; láminas.

TOMMASO CAMPANELLA, Metafisica: Universalis Philosophiae seu 
Metaphysicarum rerum iuxta propria dogmata. Liber I. Edizione e tra­
duzione italiana di PAOLO PONZIO. Presentazione di Ada LAMACCH1A. 
Levante editori, Bari 1994.
15, 5 X 21, 5 cms.; LVI + 562 p.

ANTONIO DO ROSÀRIO, O.P., Escritores Dominicanos. Século XVII. 
Com Obras Meores. DI. Nomes de Letra A (Arquivo Histórico Dominicano 
Portugués, Porto 1995.
13 X 20, 5 cms.; 124 p.

FRANCISCO DE VITORIA, Vorlesungen I (Relectiones). Völkerrecht 
Politik Kirche. Herausgegeben von ULRICH HORTS, HEINZ-GERHARD 
JUSTENHOVEN, JOACHIM STÜBEN (Verlag W. Kohlammer, Stuttgart, 
Berlin, Köln, 1995).
15, 5 X 23, 5 cms.; 658 p.

TERESA LEONOR M. VALE, D. Fr. Manuel Pereira. Bispo e Secretärio de 
Estado. Poder Eclesiástico, Poder Político e Mecenato Artístico na 2- 
Metade do Sec. XVII (Impr. Rolo et Filhos, Lisboa 1994).
X 22, 8 cms.; 112 p.



JOSÉ LUIS ESPNEL MARCOS, O.P., San Esteban de Salamanca. Historia 
y Guía. Segunda edición revisada. Con 233 ilustraciones (Ed. San 
Esteban, Salamanca 1995).
13, 5 X 21, 5 cms.; 278 p.

Tiene dos partes. La Primera está dedicada a la historia del célebre con­
vento dominicano de Salamanca; llegada de los dominicos a Salamanca; 
la reforma religiosa y de los estudios; Cristóbal Colón en Salamanca y en 
el convento de San Esteban; las misiones en América; Francisco de 
Vitoria y su Escuela; artistas de la parte monumental de San esteban; 
maestros dominicos de la Universidad de Salamanca, y sus actividades y 
escritos; obra cultural de los misioneros dominicos; misioneros de San 
Esteban en Extremo Oriente, la Universidad de Santo Tomás de Manila 
y otras realizaciones y obras escritas; la invasión francesa y el convento 
de San Esteban; la exclaustración; la restauración y la actualidad. La 
segunda parte del presente libro es una guía artística para el visitante: 
plano; arquitectura dominicana; claustros; Panteón de Teólogos; la 
Escalera de Domingo de Soto; la iglesia; el reciente museo.






